
Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? –
Gelingt die Beheimatung als 
deutsche Muslim:innen?



Impressum

Alhambra Gesellschaft e.V.

Postfach 21 02 16

10502 Berlin

Eingetragen am Amtsgericht Köln, VR 19469

Kontakt:

E-Mail: info@alhambra-gesellschaft.de

 

Webseite: 	 www.alhambra-gesellschaft.de

Twitter: 		  twitter.com/Alhambra_eV

Instagram: 	 www.instagram.com/alhambragesellschaft

Facebook: 	 www.facebook.com/AlhambraGesellschaft



Inhalt:
Vorwort

1. Zur Beheimatung deutscher Muslim:innen und einigen Aspekten � 05  
ihrer Identifikation. Kamingespräch mit Engin Karahan und Mehmet Can	
Von Klaus Waldmann

2. Herausforderungen der institutionellen Beheimatung muslimischer � 11 
Gemeinschaften in Deutschland
Von Prof. Dr. Mathias Rohe

3. Islamischer Religionsunterricht – ein Weg zur Verwurzelung? � 16
Von Dr. Osman Kösen

4. Zwischen Heimat und Hashtag: TikTok-Theologie, Cyber-Umma � 20
und das neue Wir
Von Prof. Dr. Tugrul Kurt

5. Muslimische Kränkungswahrnehmungen - zwischen Resilienz, � 33
Ressentiment und Radikalisierung
Von Dr. Evelyn Bokler

6. Veranstaltungsbericht zur öffentlichen Podiumsveranstaltung � 36
„Muslimisch, deutsch, beheimatet: Eine Illusion oder Realität?“ 
vom 21. November 2025 in Hamburg mit Dr. Evely Bokler, Dr. Osman Kösen 
und Murat Kayman
Von Klaus Waldmann



Das Projekt "MuslimDebate 2.0 - Gesellschaft gemeinsam ge-

stalten!" der Alhambra Gesellschaft e.V. hat es sich zur Aufgabe 

gemacht, eine neue Diskussionskultur zwischen muslimischer 

und nicht-muslimischer Zivilgesellschaft zu schaffen und so ein 

gemeinsames Nachdenken muslimischer, jüdischer, christlicher 

und anderer Akteure zu gesamtgesellschaftlichen Herausforde-

rungen zu initiieren.

Im Rahmen dieses Projekts fand vom 19. - 21. September 2025 

in Loccum eine nicht-öffentliche Tagung in Kooperation mit der 

Evangelischen Akademie Loccum statt. Das Thema der Tagung 

lautete „Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Behei-

matung als deutsche Muslim:innen?“.

Das muslimische Leben in Deutschland begann in den 1960er-

Jahren im Zuge der Arbeitsmigration als Provisorium. Über Jahr-

zehnte hinweg wurde die Präsenz von Muslim:innen – sowohl 

von den Migrant:innen selbst als auch von der deutschen Politik 

und Gesellschaft – als vorübergehend wahrgenommen. Diese 

Perspektive prägte politische Maßnahmen ebenso wie die musli-

mische Lebensgestaltung.

Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, ob dieses „Provi-

sorium“ mittlerweile überwunden wurde. Richten sich politi-

sche Entscheidungen an die Realität dauerhaft hier lebender  

Muslim:innen? Und fühlen sich Muslim:innen selbst als beheima-

tete Deutsche? Oder prägen Annahmen von Fremdheit weiterhin 

die Außen- und Selbstwahrnehmung?

Gemeinsam mit der Evangelischen Akademie Loccum haben 

wir rund 25 Expert:innen und Gäste aus unterschiedlichen Kon-

texten zusammengebracht, um diesen Fragen nachzugehen. In 

dieser Handreichung finden Sie die Impulsvorträge und Diskus-

sionen zu den unterschiedlichen Themenschwerpunkten doku-

mentiert.

Im Nachgang zur Wochenendtagung fand am 21. November 

2025 in der Katholischen Akademie Hamburg die öffentliche 

Podiumsdiskussion zur Tagung statt. Es diskutierten Dr. Eve-

lyn Bokler, Dr. Osman Kösen und Murat Kayman. Am Ende der 

Handreichung finden Sie einen ausführlichen Bericht zu die-

ser Podiumsdiskussion sowie den Link zur Videoaufzeichnung 

dieser Debattenrunde.

Vorwort

04

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



Zur Beheimatung deutscher Muslim:innen und einigen 
Aspekten ihrer Identifikation. Kamingespräch mit Engin 
Karahan und Mehmet Can

Klaus Waldmann

Welche Geschichten erzählt der Wunsch nach Beheimatung 

deutscher Muslim:innen in diesem Land, von welchen Diskursen 

um Orientierungen wird die ihnen permanent gestellte Frage 

nach der Identifikation geprägt? Auf diese beiden Themen kon-

zentrierte sich das Kamingespräch im Rahmen der Loccumer 

Tagung vom 19. bis 21. September 2025. In diese Überlegungen 

flossen unterschiedliche Erfahrungen der Zuwanderung von 

Muslim:innen (Motive, Zeitpunkte, Herkunftsregionen) und aus 

dem Alltag des muslimischen Lebens in Deutschland ein. Da ist 

die Perspektive derjenigen, die z.B. im Kontext von Anwerbeab-

kommen aus der Türkei (1961), aus Marokko (1963), aus Tune-

sien (1965) nach Deutschland gekommen sind und sicherlich 

sind auch einige Muslim:innen auf der Grundlage des mit Jugo-

slawien (1968) geschlossenen Abkommens zugewandert. Mit 

einer anderen Sichtweise nähern sich bestimmt diejenigen die-

sen Themen, die vor allem aufgrund politischer Entwicklungen 

in ihren Herkunftsländern nach Deutschland emigriert sind (u.a. 

Militärputsche, ethnisch begründete Diskriminierung, Islamische 

Revolution). Nochmals einen anderen Blickwinkel haben zwei-

fellos diejenigen, die sich infolge der Balkankriege in den 1990er 

Jahren, aufgrund kriegerischer Konflikte in der Levante und im 

Mittleren Osten oder im nördlichen Afrika auf den Weg nach 

Deutschland gemacht haben sowie diejenigen, die aufgrund von 

Armut und schlechten ökonomischen Aussichten in ihren Her-

kunftsländern in jüngerer Zeit nach Europa geflohen sind. Die 

Anlässe von Migration unterscheiden sind deutlich, aber auch 

die Zeitpunkte der jeweiligen Zuwanderung, die die Zeiträume 

für den Prozess einer möglichen Beheimatung rahmen. Zudem 

weisen die jeweiligen Beweggründe und Voraussetzungen der 

Migration erhebliche Differenzen auf.

Weiter ist davon auszugehen, dass Muslim:innen, die in Deutsch-

land geboren und in zweiter, dritter oder vierter Generation hier 

aufgewachsen sind, nochmals aus einer anderen Perspektive auf 

die Themen und Fragestellungen von Beheimatung und Iden-

tifikation blicken. Sie sind in einem Land sozialisiert worden, 

das seine Wirklichkeit als Einwanderungsgesellschaft (auch als 

multireligiöse) nur widerstrebend akzeptiert. Außerdem werden 

gerade im Kontext des gegenwärtigen Kriegs im Nahen Osten 

nach dem terroristischen Angriff der Hamas auf Israel und der 

israelischen Kriegsführung insbesondere in Gaza Bestrebungen 

und Chancen einer realen Beheimatung von Muslim:innen in 

Deutschland wieder verschärft problematisiert. Hintergrund da-

für ist die deutsche Geschichte mit dem nationalsozialistischen 

Völkermord an den europäischen Juden und einer nach dem 

Holocaust formulierten besonderen Verantwortung Deutsch-

lands in Hinblick auf das Existenzrecht Israels. Unter den Grup-

pen der Zugewanderten werden insbesondere Muslim:innen in 

diese entwickelte Verantwortungsgemeinschaft einbezogen. So 

kommt es in diesem Zusammenhang immer wieder zu Vorschlä-

gen, für alle Schüler:innen in Deutschland einen Besuch von KZ-

Gedenkstätten zur Pflicht zu machen, wobei primär Schüler:in-

nen mit Migrationsgeschichte adressiert werden. Schließlich 

1

05 

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



werden Muslim:innen immer wieder befragt, mit welchen Wer-

ten, Normen, mit welcher Weltanschauung sie sich identifizieren, 

mit denen des Herkunftslands ihrer Vorfahren, mit den zentralen 

Werten des Islam oder mit den Werten einer liberalen Demo-

kratie bzw. mit universalen, transnationalen Ideen und Normen 

sowie welche Ziele für sie im Vordergrund stehen. Gegenwärtig 

wird sowohl ein wachsender Antisemitismus – für den fälschli-

cherweise hauptsächlich Muslim:innen verantwortlich gemacht 

werden – und gleichzeitig ein zunehmender antimuslimischer 

Rassismus registriert, der u.a. Muslim:innen kollektiv die Unter-

stützung und Sympathie mit dem Terror der Hamas unterstellt.

Diese Diskurse, die dahinterliegenden Konflikte und die immer 

wieder aufkommenden rassistisch aufgeladenen Debatten zei-

gen, wie schwierig die Frage nach der Beheimatung von Mus-

lim:innen in Deutschland zu beantworten ist, welche strukturel-

len Hindernisse und ideologischen Vorbehalte zu überwinden 

sind und islamfeindliche Einstellungen abgebaut werden müs-

sen. Selbstverständlich darf nicht übersehen werden, dass Be-

heimatung ein komplexer Prozess ist, der strukturelle, rechtliche, 

soziale, politische, religiöse, kulturelle und emotionale Aspekte 

umfasst. Er betrifft individuelle Empfindungen und Erfahrungen 

von Anerkennung und Respekt, die Selbstverständlichkeit des 

Zusammenlebens unterschiedlicher Gemeinschaften in einer 

Gesellschaft sowie Prozesse auf der Ebene von Verbänden, Or-

ganisationen und Institutionen. Wichtige Faktoren sind eine 

vorbehaltlose Anerkennung in rechtlicher und politischer Pers-

pektive, die fraglose Zugehörigkeit zur und ein unbedingter Platz 

in der Gemeinschaft, die selbstbewusste Präsenz und soziale 

Wertschätzung von Muslim:innen. Dabei gilt es sich bewusst zu 

sein, dass Beheimatung ein dynamischer Prozess ist, ihre Form 

und die damit verbundenen Empfindungen sich immer wieder 

verändern können, jedoch bestimmte Gewiss- und Sicherheiten 

zumindest für bestimme Zeiträume erreicht werden sollen, die 

sich jedoch auch wieder verflüssigen können. Zudem ist davon 

auszugehen, dass Menschen aufgrund ihrer Herkunfts- und Mo-

bilitätsgeschichten von vielen Kulturen beeinflusst sind, viele 

Kulturen in sich tragen, d. h. sie können vieles gleichzeitig sein. 

Das kann z.B. bedeuten, dass man an verschiedenen Orten be-

heimatet sein kann, wie es auch möglich sein kann, mehrere Hei-

maten zu haben.

Weiter ist zu beachten, dass die muslimische Gemeinschaft in 

Deutschland äußerst vielfältig ist. In Hinblick auf Prozesse der 

Beheimatung und der Identifikation können auch die Herkunfts-

regionen muslimischer Religionsangehörigen enorme Rele-

vanz haben. Nach Angaben der Studie „Muslimisches Leben in 

Deutschland“ aus dem Jahr 2020, die vom Bundesamt für Mig-

ration und Flüchtlinge herausgegeben wurde, stammen 45 % 

der muslimischen Menschen in Deutschland aus der Türkei. Sie 

bilden die mit Abstand größte muslimische Herkunftsgruppe. Die 

zweitgrößte Gruppe (27 %) hat arabische Wurzeln und stammt 

aus dem Nahen Osten, vor allem aus Syrien oder aus Nordafri-

ka, gefolgt von Muslim:innen aus Südosteuropa (19 %), vor allem 

aus Bosnien-Herzegowina und dem Kosovo sowie 9 % aus dem 

Mittleren Osten, vor allem aus Afghanistan und dem Iran. Es ist 

durchaus möglich, dass sich diese Zusammensetzung infolge der 

Dynamik der Zuwanderung bis in die Gegenwart verändert hat. 

Auf jeden Fall ist aus diesem kursorischen Überblick zu erkennen, 

dass zahlreiche Faktoren aber auch die Ziele und Schwerpunkte 

der Zuwanderungs-, Integrations- und Religionspolitik des Ein-

wanderungslands auf den Prozess einer angestrebten Beheima-

tung erheblich einwirken.

Engin Karahan (Politik-, Organisations- und Projektberater, der 

sich seit vielen Jahren ehren- und hauptamtlich in muslimischen 

Migrantenselbstorganisationen engagiert) und Mehmet Can 

(Lehrer und Fachleiter Gesellschaftswissenschaften an der Ge-

meinschaftsschule auf dem Campus Rütli in Berlin, der vor allem 

als politischer Bildner im Bereich antisemitismuskritischer Bil-

dungsarbeit und als Schulberater im Bereich politische Bildung 

und Demokratiebildung tätig ist) brachten ihre Überlegungen zu 

den beiden zentralen Stichworten in die Gesprächsrunde ein. Im 

Anschluss an diese Impulse entwickelte sich unter der Modera-

tion von Eren Güvercin (Projektleiter MuslimDebate 2.0) eine sehr 

lebhafte, aspektreiche und anregende Debatte unter den Teil-

nehmenden.

Muslimische Institutionalisierung

Einleitend schilderte Engin Karahan einige Aspekte der Ge-

schichte der Bildung eigener Initiativen, der Gründung von Ver-

einen und Moscheen und der Entstehung von Verbänden von 

Muslim:innen. Seine zentrale These war, dass die muslimische 

Institutionalisierung relativ planlos verlief. Weder auf Seiten der 

Türkei noch auf Seite der Bundesrepublik habe es entsprechen-

de Konzepte gegeben. Die Verantwortlichen hätten offensichtlich 

keine Notwendigkeit hierzu gesehen, denn im 1961 vereinbarten 

1Zur Beheimatung deutscher Muslim:innen und einigen Aspekten ihrer 
Identifikation. Kamingespräch mit Engin Karahan und Mehmet Can.

06

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



Anwerbeabkommen sei für die türkischen Arbeitskräfte, die nach 

Deutschland kamen, ein Rotationsprinzip festgehalten worden. 

Sie sollten zunächst für zwei Jahre in die Bundesrepublik kom-

men und dann wieder in die Türkei zurückkehren und durch neu 

angeworbene ersetzt werden. Mit der kurzfristigen Anwerbung 

habe der Arbeitskräftebedarf gedeckt, jedoch eine dauerhafte 

Ansiedlung verhindert werden sollen. Bereits 1964 wäre das Ab-

kommen insbesondere auf Druck der Wirtschaft reformiert (zu 

hohe Kosten für die Einarbeitung von Arbeitskräften) und das Ro-

tationsprinzip aufgehoben worden. Das modifizierte Abkommen 

habe auch einen Familiennachzug ermöglicht.

Karahan schilderte, dass kleine Gruppen meist selbst für die 

Einrichtung von Gebetsstätten gesorgt hätten. Um muslimische 

Religiosität zu praktizieren sei man auf Provisorien angewiesen 

gewesen. Gebetsstätten seien in Arbeiterwohnheimen, in Lager-

hallen, in Räumen in Hinterhöfen angelegt worden, oft seien Ge-

meindesäle von evangelischen Kirchen zur Verfügung gestellt 

worden. Ein besonderes Festtagsgebet habe man auch einmal 

im Kölner Dom feiern können, wobei es gestattet gewesen sei, 

christliche Symbole mit Tüchern abzuhängen.

An verschiedenen Orten hätten sich dann auch Cemiyets etab-

liert, Einrichtungen, die als Treffpunkte für die türkische Gemein-

schaft gedient haben, also Orte, die vielleicht auch als Gaststät-

ten bezeichnet werden konnten.

Nachdem Familienzusammenführungen im Anwerbeabkommen 

ermöglicht worden waren, sei klar gewesen, dass die Anmietung 

von Räumen für das Freitagsgebet und ein Aufbau von Cemiyets 

als Infrastruktur, um muslimische Gemeinschaft und Religiosität 

zu leben, nicht ausreichte. Es sei die Notwendigkeit entstanden, 

religiöse Unterweisung für Kinder und Jugendliche anzubieten, 

eigene Gemeinschaften für Jugendliche und für Frauen zu orga-

nisieren, religiöse Beratung und Räume religiöser Spiritualität 

anzubieten oder auch Pilgerreisen durchzuführen. Folglich habe 

sich das Engagement vielerorts darauf konzentriert, sich für den 

Aufbau von Moscheen und die Bildung von Gemeinden einzuset-

zen. Aus einigen Cemiyets sei im Lauf der Zeit eine Moschee ge-

worden. Die Schritte einer muslimischen Beheimatung aus dem 

Status der Provisorien erfolgten pragmatisch und hätten sich an 

den veränderten Bedarfen von Muslim:innen orientiert, meinte 

Karahan.

Ende der 1960er/Anfang der 1970er Jahre seien auch die ersten 

muslimischen Verbände gegründet worden. Er schilderte, dass 

z.B. die IGMG (Millî Görüş) in ihrer Struktur wesentlich von Men-

schen aufgebaut worden sei, die als politische Flüchtlinge infol-

ge politischer Entwicklungen und erlebter Diskriminierung in der 

Türkei nach Deutschland gekommen seien. Der VIKZ (Verband 

der islamischen Kulturzentren) als ältester islamisch-türkischer 

Dachverband sei 1973 gegründet worden, seine Mitglieder wür-

den auch als Süleymancıs bezeichnet. Quasi als Antwort darauf 

sei dann 1984 die DITIB (Türkisch-Islamische Union der Anstalt 

für Religion) entstanden, deren Errichtung auch bundespolitisch 

begrüßt worden wäre und die von einem zu jener Zeit eher ke-

malistisch orientierten Regime in der Türkei massiv unterstützt 

worden sei. Demgegenüber seien die anderen Verbände als tür-

keikritisch eingeordnet worden, die eine stärkere öffentliche Prä-

senz islamischen Lebens anstrebten. An diesen Entwicklungen 

und den in diesem Kontext entstandenen Strukturen könnten 

auch die Ambivalenzen und Dynamiken der Bestrebungen nach 

Beheimatung der muslimischen Community abgelesen werden, 

unabhängig davon welche Ziele die Migrationspolitik der Bun-

desregierung verfolgte und welche Einstellungen gegenüber den 

Zugewanderten in der Gesellschaft dominierten.

Etwas überraschend vertrat Karahan die These, dass nach Jahr-

zehnten der Bestrebungen, sich in Deutschland zu verorten, bei 

den Verbänden wieder eine deutliche Rückbesinnung auf die 

Türkei als Heimat erkennbar sei. Es wurde die Frage gestellt, ob 

das im Gespräch genannte Stichwort von einer Re-Ethnisierung 

für diese Entwicklung angemessen sei. Er erläuterte, dass es Ver-

bände gebe, die eine enge Orientierung am Herkunftsland nie-

mals abgelegt hätten, aber verweist auch darauf, dass es gerade 

in jenen Verbänden auch Bestrebungen oder Tendenzen einer 

weitergehenden Öffnung in Richtung der Aufnahmegesellschaft 

gegeben habe. Doch seien diese Prozesse offensichtlich durch 

den Austausch von Verantwortlichen auf Leitungsebenen unter-

brochen worden. Mit Blick auf die IGMG erwähnt er, dass diese in 

den zurückliegenden Jahren viel Geld in den Ausbau einer Infra-

struktur in der Türkei investiere, vielleicht um Teilen der Mitglie-

der ihrer Gemeinden die Erfüllung ihres Rückkehrtraums offen zu 

halten. In Hinblick auf die DITIB sei nicht zu bezweifeln, dass sie 

von der Politik der Türkei massiv beeinflusst werde.

Auf den Einwand, dass Moscheegemeinden von Mitgliedern zum 

Teil nicht unerhebliche Beiträge für religiöse Dienstleistungen 

erwarteten, erläuterte Karahan einige Rahmenbedingungen der 

Finanzierung von Moscheegemeinden. Die christlichen Kirchen 

1Zur Beheimatung deutscher Muslim:innen und einigen Aspekten ihrer 
Identifikation. Kamingespräch mit Engin Karahan und Mehmet Can.

07 

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



hätten das Recht als Körperschaften des öffentlichen Rechts 

von ihren Mitgliedern Steuern zu erheben, die über die Finanz-

ämter eingezogen würden, wobei der Staat sich diese Dienst-

leistung bezahlen ließe. Da die muslimischen Verbände und die 

Moscheegemeinden in weit überwiegender Anzahl diesen Sta-

tus nicht hätten, sondern lediglich eingetragene Vereine seien, 

müssten sie sich über Mitgliederbeiträge, Gebühren für einzelne 

Leistungen und über verschiedene Zuwendungen finanzieren. 

Er problematisierte, dass muslimische Verbände und Moschee-

gemeinden nur in geringem Umfang staatliche Mittel im Bereich 

der Sozialen Arbeit oder der Jugendarbeit in Anspruch nehmen 

würden. Allerdings sah er auch ein Problem darin, dass die Lei-

tungsebenen der Verbände dieser Form der Finanzierung auch 

skeptisch gegenüberstünden und offensichtlich befürchteten, 

dass die Gemeinden dann eine größere Selbständigkeit erlangen 

könnten. Von der Religionspolitik wünschte er sich eine wert-

schätzende Perspektive auf Muslime, die sich bewusst sei, dass 

die hier lebenden Muslime deutsche Muslime sind und dass sie 

dafür sorgen müsse, dass ihnen die Dienste und Leistungen zu-

kommen, die sie verdienten.

Weiter wurde danach gefragt, ob und in welcher Weise die Zu-

wanderung von Geflüchteten aus verschiedenen muslimisch ge-

prägten Ländern sich auf die Arbeit der Moscheegemeinden, die 

Strukturen der Verbände und die muslimische Community aus-

gewirkt habe. Karahan schilderte, dass im Kontext der Zuwande-

rung von Geflüchteten in den Jahren 2015/2016 sich viele Mo-

scheegemeinden mit konkreten Hilfen in der Unterstützung der 

„Neuankömmlinge“ engagiert hätten. Im Rahmen der Deutschen 

Islamkonferenz sei ein Fonds für die Begleitung muslimischer 

Flüchtlinge eingerichtet worden, auf den von der DITIB stark zu-

gegriffen worden sei. Damit sei seiner Überzeugung nach eine 

Tür für Moscheegemeinden geöffnet worden, sich intensiver im 

Bereich der Sozialen Arbeit zu betätigen. Als die staatliche Förde-

rung ausgelaufen ist, hätten Verantwortliche in den Verbänden 

kein Interesse gehabt, diese Arbeit mit einer erweiterten Perspek-

tive fortzuführen.

Die Zuwanderung von Geflüchteten habe jedoch keine Verän-

derungen in den Strukturen zur Folge gehabt. Tatsächlich seien 

außerhalb der Moscheelandschaft Initiativen entstanden, seien 

Vereine gegründet worden, die sich der Bewältigung von Flucht-

erfahrungen und der Unterstützung der Geflüchteten angenom-

men haben. Der Anspruch sei dabei, motiviert durch die eigene 

Religiosität, sozial aktiv zu sein.

Identifizierungen junger Muslim:innen

Zunächst gab Mehmet Can einige Erläuterungen zum Stichwort 

Rütli-Schule, die im Jahr 2006 durch einen Brandbrief der Leh-

rer:innen der Schule an den Berliner Bildungssenator mit der 

Forderung, Bedingungen zu schaffen, um das Gewaltproblem an 

der Schule zu lösen, bundesweit bekannt geworden sei. Mittler-

weile sei die Schule eine Gemeinschaftsschule für Schüler:innen 

von der 1. bis zur 13. Klasse, die den Jugendlichen alle Abschluss-

möglichkeiten bietet, die das Berliner Schulsystem offeriert. Die 

Schule befindet sich im Stadtteil Neukölln, der in der öffentlichen 

Debatte polarisiere und gleichzeitig Projektionsfläche für Debat-

ten um Antisemitismus, Integration und Multikulti sei. In jüngerer 

Zeit habe sich die Bevölkerungsstruktur in Richtung einer Prä-

senz von Halal und Bio gewandelt.

Nach Schätzungen, so Can, könne davon ausgegangen werden, 

dass ca. 80 % der Schüler:innen mit einer nichtdeutschen Fa-

miliensprache aufwachsen. Etwa 50 % davon würden arabisch, 

mehrheitlich palästinensisch sprechen. Mindestens 50 % der 

Schüler:innen kämen aus Lebensgemeinschaften, die auf Trans-

ferleistungen angewiesen sind. Einige Schüler:innen seien sehr 

und andere weniger religiös, doch für alle sei die Kategorie Mus-

lim ein wichtiger Identitätsmarker. Sie würden sich als Muslime 

definieren, als Palästinenser:innen, als Türk:innen, aber auch als 

Deutsche. Als deutsche Muslime würden sie sich jedoch nicht 

beschreiben, was eventuell mit der gesellschaftlichen Wahrneh-

mung von Muslim:innen, mit Erfahrungen von Ausgrenzung, An-

feindung und Diskriminierung zusammenhängen würde, wobei 

die Einflüsse des Aufstiegs des Islamismus und die Strukturen 

der Herkunftsländer nicht vernachlässigt werden dürfen. Diese 

Skizze der Schüler:innen lässt vielfältige Bilder entstehen, womit 

die Schüler:innen sich letztlich identifizieren.

An einem Kursangebot zum Thema „Glauben und Zweifeln“, das 

die Schüler:innen freiwillig belegen können, zeigte Can, wie in 

der Sekundarstufe 1 Räume eröffnet werden, sich mit Religion 

zu beschäftigen. Die verbreitete Skepsis der Schüler:innen, dass 

aus ihnen Atheisten gemacht werden sollen, lege sich, wenn 

deutlich werde, dass der Kurs dazu diene, sich mit allem, woran 

man zweifeln könne, auseinanderzusetzen und die Religion nur 

eines unter vielen Themen sei. Vorrangiges Ziel sei es, mit den 

Jugendlichen ins Gespräch zu kommen. Vielfach sei bei den Ju-

1Zur Beheimatung deutscher Muslim:innen und einigen Aspekten ihrer 
Identifikation. Kamingespräch mit Engin Karahan und Mehmet Can.

08

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



gendlichen ein sehr starres Religionsverständnis anzutreffen, das 

beinhalte, dass eigentlich alle Fragen geklärt seien, denn es stehe 

im Koran. Demgegenüber gehe es darum, auf die Vielfalt des Is-

lam hinzuweisen und die Notwendigkeit von Exegese und Inter-

pretation zu verdeutlichen. Weiter erläuterte er, dass das starre 

Religionsverständnis gleichzeitig sehr fragil sei, denn die Theodi-

zee-Frage, nach der göttlichen Existenz angesichts menschlichen 

Leids, führe regelmäßig zu großen Verunsicherungen.

Can wies darauf hin, dass der Nahostkonflikt schon vor dem 

Terrorüberfall der Hamas vom 7. Oktober 2023 ein unglaublich 

wichtiger Identitätsmarker gewesen sei. In der Verbindung da-

mit und in der Folge des Kriegs zwischen Israel und der Hamas 

habe dieses Thema für die palästinastämmigen Jugendlichen, 

bei denen die familiäre Betroffenheit eine besondere Rolle spie-

le, aber auch bei den türkischstämmigen Muslim:innen eine sehr 

aufwühlende Bedeutung.

Die Schule habe 2008 damit begonnen, sich intensiver mit Israel 

und mit Antisemitismus zu befassen. U.a. seien Reisen nach Is-

rael und in die palästinensischen Gebiete durchgeführt worden. 

Begegnungen und Austausch zu ermöglichen, sei das zentrale 

Anliegen gewesen. Die Erfahrungen einer Reise in der Zeit vor 

dem 7. Oktober 2023 seien in einem Comic aufgearbeitet wor-

den, der als Material zur Beschäftigung mit dem Nahostkonflikt 

aus der Perspektive der Schüler:innen eingesetzt werden könne.

Can betonte, dass Antisemitismus ein gesamtgesellschaftliches 

Phänomen sei, ebenso sei jedoch davon auszugehen, dass die 

Zustimmungswerte zu israelbezogenem Antisemitismus

unter muslimisch sozialisierten Menschen ausgeprägter seien 

als bei nicht-muslimischen. Nach seiner Einschätzung habe der 

7. Oktober keine neue Entwicklung hervorgebracht, aber die Vor-

stellung massiv verstärkt, dass Deutschland immer einseitig auf 

Seiten Israels stehe. Die Jugendlichen seien überrascht, wenn ih-

nen vermittelt werde, das deutsche Politiker Israel kritisieren und 

in der Bevölkerung ein differenziertes Bild von Israel vorhanden 

sei. Doch die große Gefahr nach dem 7.Oktober sei aus seiner 

Sicht, dass die bestehenden Anknüpfpunkte der islamistischen 

Agitation von einer unterdrückten Gemeinschaft im Gegensatz 

zum Westen verstärkt worden sind. In diesem Zusammenhang 

sei auch die Rolle von TikTok zu beachten, das für die Jugend-

lichen eine relevante Quelle über einen dogmatischen und star-

ren Islam sei und schreckliche Bilder vom Krieg liefere. Can ver-

schwieg auch nicht, dass die Auseinandersetzungen mit dieser 

Thematik schwierig und herausfordernd seien und teilweise in 

heftigen Debatten ausgetragen werde.

Von anderer Seite wurde ergänzt, dass die von Social Media 

transportierten Bilder auch dazu geführt hätten, dass die Zerstö-

rungen in Gaza von den Muslim:innen als Angriff auf die gesam-

te muslimische Community erlebt würden. Fatal sei dabei, dass 

aufgrund des verschärften Konflikts Muslim:innen einerseits von 

der Gesellschaft mit mehr Misstrauen begegnet würde, denn im 

Konfliktfall gelte ihre Loyalität doch eher der eigenen Community 

und andererseits Muslim:innen in der Haltung bestärkt würden, 

wenn es darauf ankomme, könnten Muslim:innen sich letztlich 

doch nur auf Muslim:innen verlassen.

Beheimatung durch positive Bindung an das Land?

Im weiteren Gespräch wurde die Frage nach der emotionalen 

Dimension von Beheimatung gestellt. Sei es nicht auch erforder-

lich eine Form einer positiven Bindung an das Land und an die 

Gesellschaft, in der man lebt, aufzubauen, um zugehörig zu sein? 

Es sei immer wieder zu hören, dass die muslimische Community 

sich beklage, in dieser Gesellschaft leben und deren Strukturen 

und Mechanismen ertragen zu müssen. Könne eine emotiona-

le Verbundenheit mit diesem Land erst dann entstehen, wenn 

es keinen antimuslimischen Rassismus mehr gebe, wenn man 

keinen muslimfeindlichen Strukturen und Handlungen mehr 

ausgesetzt sei? In einer ersten Reaktion wurde entgegnet, dass 

z.B. muslimische Jugendliche in ihrem Alltagshandeln deutscher 

seien als ihnen bewusst sei. Weiter wurde die Hoffnung zum Aus-

druck gebracht, dass die jüngere Generation aufgrund ihrer So-

zialisation eine andere Haltung ausbilden werde. Demgegenüber 

wurde skeptisch angemerkt, dass ein Generationswechsel nicht 

automatisch einen Mentalitätswechsel mit sich bringe.

Ein individuelles Hindernis einer positiven Bindung wurde u.a. in 

dem Dilemma gesehen, dass einerseits überwiegend die Vorstel-

lung herrsche, Muslim-Sein und Deutsch-Sein funktioniere nicht 

und wer sich als Deutscher verstehe, verliere seine Authentizität 

und Identität als Muslim:innen. Schließlich wurde die These ver-

treten, dass es eine merkwürdige Vorstellung sei, sein Land zu lie-

ben. Als Perspektive einer normativen Beheimatung wurde das 

Konzept des Verfassungspatriotismus ins Gespräch gebracht, 

also einer Identifikation mit den Grundwerten der Verfassung, 

einer Bindung an die Werte einer liberalen, pluralistischen Ord-

nung, die nicht auf einer ethnischen und kulturellen Identität 

1Zur Beheimatung deutscher Muslim:innen und einigen Aspekten ihrer 
Identifikation. Kamingespräch mit Engin Karahan und Mehmet Can.

09 

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



basiere.

Gleichzeitig wurde vor einer Überhöhung der Konzepte von Be-

heimatung und Identifikation gewarnt. Es käme grundsätzlich 

darauf an, die Fähigkeiten zu stärken, Ambiguitäten und Differen-

zen auszuhalten und positive Narrative zur Lebenswirklichkeit 

von Muslim:innen in Deutschland zu entwickeln und zu verbrei-

ten. Denn trotz aller Kritik an den Verhältnissen und diskriminie-

render Erfahrungen sei auch zu fragen, was die Einzelnen letzt-

lich veranlasse, hier zu bleiben.

Ein interessanter Aspekt war, dass während des Gesprächs vor-

geschlagen wurde, diese Diskurse von ihrer religiösen Power zu 

entlasten und in Richtung ihrer De-Islamisierung zu denken.

1Zur Beheimatung deutscher Muslim:innen und einigen Aspekten ihrer 
Identifikation. Kamingespräch mit Engin Karahan und Mehmet Can.

010

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



I. Grundlagen der Religionsverfassung

In Deutschland herrscht weitreichende individuelle und kollek-

tive Religionsfreiheit (religionsoffene Säkularität). Der säkulare 

Rechtsstaat hat sich als historisches Erfolgsmodell für Staat und 

Religionen gleichermaßen erwiesen. Die teils mit Unterstützung, 

teils aber auch gegen erbitterten Widerstand von Religionsver-

tretern entstandene säkulare Trennung von Religion und staat-

licher Machtausübung zählt zu den unverzichtbaren Grundlagen 

der staatlichen Ordnung. Keineswegs müssen hingegen Politik 

und Religion getrennt werden: Auch das religiöse Argument hat 

seinen Platz in der politischen Debatte. Das zeigt sich deutlich an 

parlamentarischen Anhörungen, in denen auch Religionsvertre-

ter zu Wort kommen, wenn es um die Grundfragen menschlicher 

Existenz geht. In jüngerer Zeit sind zu solchen Gelegenheiten 

konsequent auch muslimische Vertreter eingeladen worden.

Im säkularen Rechtsstaat bestimmt in allen rechtlich relevanten 

Bereichen allein das staatliche Recht darüber, welche Normen 

in welchem Umfang und innerhalb welcher Grenzen durchge-

setzt werden können. Andererseits ist religiöse Vielfalt innerhalb 

dieser einheitlichen Ordnung in sehr weitreichendem Umfang 

möglich, teils auch erwünscht und sogar geboten. Säkularität ist 

also gerade nicht religionsfeindlich. Aus der Sicht des Rechts be-

schreibt sie nur die Trennung der Religion(en) von der Ausübung 

staatlicher Macht. Wenn also Säkularität in vielen islamisch ge-

prägten Staaten weithin als Religionsfeindlichkeit aufgefasst 

wird, so zeigt sich darin ein grundlegendes Fehlverständnis der 

tatsächlichen Verhältnisse.

Umgekehrt darf sich der säkulare Staat nicht in innerreligiöse 

Debatten einmischen oder sich religiöse Überzeugungen zu 

eigen machen. Daraus folgt zweierlei: Säkularität verlangt Neu-

tralität des Staates gegenüber allen Religionen. Insofern gibt es 

aus rechtlicher Sicht auch keine „eigenen“ und „fremden“ Reli-

gionen. Zudem muss der säkulare Staat alle Religionen gleich 

behandeln (vgl. z.B. das Verbot der Bevorzugung oder Benach-

teiligung wegen des Glaubens in Art. 3 Abs. 3 und Art. 33 Abs. 3 

Grundgesetz (GG)).

Deutschland hat sich anders als z.B. Frankreich gegen eine streng 

laizistische und für eine religionsoffen-neutrale Säkularität ent-

schieden, wie es z.B. Art. 4 und 7 Abs. 3 GG wie auch dem Reli-

gionsverfassungsrecht insgesamt zu entnehmen ist. Religion ist 

demnach nicht aus dem öffentlichen Raum verbannt; sie darf 

sichtbar werden, sich in die Debatte einmischen, ist wichtiger 

2Herausforderungen der institutionellen Beheimatung 
muslimischer Gemeinschaften in Deutschland

Prof. Dr. Mathias Rohe

011 

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



Bestandteil universitärer Forschung und Lehre und findet Raum 

auch im bekenntnisorientierten Religionsunterricht in den öf-

fentlichen Schulen einiger deutscher Bundesländer oder in viel-

fältigen anderen Kooperationen zwischen Staat und Religions-

gemeinschaften.

Er ist bemerkenswert, dass das am 28. Januar 2004 verabschie-

dete Gesetz über Religionsfreiheit und den Rechtsstatus von 

Religionsgemeinschaften und Kirchen in Bosnien-Herzegowi-

na im Zusammenspiel mit den grundlegenden Regelungen in 

der Verfassung von 1995 weitgehende Ähnlichkeiten mit dem 

deutschen Religionsverfassungsrecht aufweist (Gleichbehand-

lung, Trennung von Staat und Religion, interne Selbstorganisa-

tionsrechte, Zugang zum Status einer juristischen Person). Das 

vor allem in der arabischen Welt oft missverstandene säkulare 

Staats- und Rechtsverständnis ist gerade nicht religionsfeindlich, 

sondern eröffnet im Gegenteil weitreichende Religionsfreiheit in 

staatlicher Neutralität und mit dessen Pflicht zur Gleichbehand-

lung aller Religionen und Weltanschauungen.

II. Etablierung von muslimischen Gemeinden

und Institutionen in Deutschland

In Deutschland leben heute ungefähr 5,5 Millionen muslimische 

Menschen. Ihre individuelle Religionsfreiheit ist selbstverständ-

lich im Rahmen der oben beschriebenen Religionsfreiheit wie für 

alle Angehörigen von Religionen gewährleistet. Für deren Aus-

übung bedarf es in der Regel keiner rechtsförmigen institutionel-

len Verankerung.

Ebenso selbstverständlich greift auch die oben beschriebene 

kollektive Religionsfreiheit. Eine Fülle religiöser Anliegen lässt 

sich nur in mehr oder weniger stark organisierter Form umsetzen. 

Ein zentrales Anliegen war und ist die Errichtung einer religiösen 

Infrastruktur. Manche Bedürfnisse betreffen weite Teile der mus-

limischen Bevölkerung unabhängig von deren ethnischem Hin-

tergrund. So decken etwa die Einrichtung muslimischer Friedhö-

fe und Gräberfelder oder die Bereitstellung religionskonformer 

Lebensmittel allgemeine Bedürfnisse ab und können deshalb 

auch übergreifend organisiert werden.

Andere Bedürfnisse stehen deutlich stärker mit dem Herkunfts-

staat in Verbindung. Das betrifft vor allem die Errichtung und den 

Betrieb von Moscheen als zentrale Aufgabe vieler muslimischer 

Gemeinden. Zwar kennt der Islam als Religion keine ethnischen 

Untergliederungen. Die Herausbildung einer muslimischen Infra-

struktur erfolgte in Deutschland jedoch weitgehend erst mit der 

Einwanderung sogenannter „Gastarbeiter“ seit den 1960er Jah-

ren bzw. von Flüchtlingen und Asylbewerbern wie im Falle Bos-

nien-Herzegowinas im Zuge des Krieges von 1992-1995, in dem 

die muslimische Bevölkerung in großem Umfang brutal verfolgt 

wurde.

Faktisch führen vor allem zwei Faktoren zu einer entsprechenden 

Ordnung der muslimischen Organisationslandschaft: Zum einen 

schafft die (gemeinsame) Herkunftssprache und –kultur

Verbindungen, die über religiöse Anliegen hinausreichen. Mo-

scheen sind einerseits Stätten für Gottesdienste und andere Ri-

tuale. Sie bieten – z.B. durch angeschlossene Einrichtungen wie 

Teestuben – daneben aber auch Räume menschlicher Begeg-

nung, in denen gemeinsame Sprache und kulturelle Gepflogen-

heiten besondere Vertrautheit schaffen.

Zum anderen führt die religiös-theologische Orientierung an 

bestimmten Lehren und Schulen (Konfessionen), die in vielen 

muslimisch geprägten Staaten dominieren und dort auch insti-

tutionell verankert sind, zu einer nach Herkunftsstaaten struktu-

rierten Organisationslandschaft. In manchen Fällen (z.B. Türkei, 

Iran, Marokko) werden inländische Organisationen auch finan-

ziell unterstützt, beispielsweise durch Zurverfügungstellung von 

religiösem Personal (Imamen). Das Verständnis religiöser Orga-

nisiertheit vieler Bosniaken, auch im Ausland, scheint sich an 

der seit langem etablierten Struktur in Bosnien-Herzegowina zu 

orientieren, im völlig akzeptierten säkularen Rahmen. Diese Ori-

entierung bezieht sich vor allem auf das inhaltliche Verständnis 

der vielschichtigen Religion des Islam, für dessen Deutung und 

Vermittlung besondere fundierte Kenntnisse erforderlich sind.

Die Einwanderergenerationen verfügten in aller Regel nur über 

beschränkte finanzielle Mittel. So entstanden zunächst ver-

gleichsweise leicht finanzierbare Einrichtungen in aufgelassenen 

Fabrikgebäuden („Hinterhofmoscheen“) oder vergleichbaren 

Baulichkeiten. Sie wurden von einzelnen Gemeinden errich-

tet, die nur teilweise an breiter angelegten Organisationen an-

geschlossen waren oder von den Herkunftsstaaten unterstützt 

wurden. Die bosnischen Gemeinden sind weitestgehend ohne 

Dachorganisation oder staatliche Unterstützung aus Bosnien-

Herzegowina entstanden.

Erst in jüngerer Zeit haben sich übergreifende Verbände gebildet, 

die teilweise über Ressourcen für die weitere Etablierung reli-

giöser Einrichtungen verfügen. Solche Ressourcen werden nicht 

2Herausforderungen der institutionellen Beheimatung muslimischer 
Gemeinschaften in Deutschland

012

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



nur für Personal und Sachmittel zum Betrieb der Einrichtungen 

selbst benötigt. Da in der Regel bestimmte von der Rechtsord-

nung aufgegebene organisatorische Erfordernisse erfüllt werden 

müssen, werden auch hierfür vor allem personelle Ressourcen 

mit einschlägigen Kenntnissen und entsprechender Handlungs-

fähigkeit erforderlich. Hinzu kommen Erwartungen von Staat 

und Gesellschaft, die Vertreter muslimischer religiöser Organisa-

tionen als Ansprechpartner für allgemeingesellschaftliche Anlie-

gen betrachten und in Anspruch nehmen.

Die Wahrnehmung kollektiver Religionsfreiheit ist ein Angebot 

der Verfassung, aber kein Gebot. Religiöse Menschen können 

selbst darüber befinden, ob, für welche Anliegen und in welchem 

Umfang sie sich zusammenschließen möchten. Für die Selbstor-

ganisation stehen unterschiedliche rechtliche Formen zur Verfü-

gung. Gemeinden werden in aller Regel als eingetragene gemein-

nützige Vereine gebildet. In den meisten Fällen wird ein großer 

Teil der Arbeit ehrenamtlich verrichtet; der Imam wird in den 

meisten Organisationen, so auch durchweg in den bosnischen 

Gemeinden, durch Spendengelder der Mitglieder finanziert.

Angesichts beschränkter personeller und finanzieller Möglich-

keiten ist es erforderlich, bei der Entscheidung über die Form 

der Selbstorganisation zunächst zu prüfen, welche inhaltlichen 

Hauptanliegen bestehen. Geht es um religiöse Dienste wie Got-

tesdienste in zu errichtenden bzw. zu unterhaltenden Moschee-

gebäuden, um Bestattungen und Begräbnisstätten, Beteiligung 

an islamischen Eheschließungen oder Beratung in anderen Fa-

milienangelegenheiten, soziale

Dienstleitungen oder kulturelle Angebote? Dafür ist die Organisa-

tion als eingetragener Verein meist die am leichtesten zu hand-

habende Organisationsform. Oder geht es um die Beteiligung 

an Aufbau und Durchführung islamischen Religionsunterrichts 

bzw. der Ausbildung von Lehrkräften, Theologinnen und Theo-

logen in staatlichen Hochschulen, um Militär- und Anstaltsseel-

sorge in Kooperation mit den zuständigen staatlichen Behör-

den nach Maßgabe des deutschen Religionsverfassungsrechts? 

Hierfür sind die jeweiligen rechtlichen Voraussetzungen für eine 

„Religionsgemeinschaft“ zu erfüllen. Bei „Großprojekten“ wie is-

lamischem Religionsunterricht oder Anstaltsseelsorge ist zudem 

zu bedenken, dass kleinere Religionsgemeinschaften kaum ge-

nügend Mitglieder aufbringen, um die zahlenmäßigen Mindest-

voraussetzungen für die örtliche Etablierung zu erfüllen. Hier 

empfiehlt sich der Zusammenschluss mit anderen muslimischen 

Religionsgemeinschaften, die das jeweilige Anliegen inhaltlich 

teilen.

Für manche Rechtspositionen bedarf es zudem der Gründung 

einer sogenannten Körperschaft des öffentlichen Rechts (KdöR). 

Hierfür sind umfangreiche organisatorische Vorkehrungen erfor-

derlich. Der Status der KdÖR verleiht zwar in der Tat weitgehende 

Rechte. So ist es einer KdöR möglich, die Mitgliedsbeiträge mit 

Hilfe der staatlichen Finanzämter (gegen eine nicht unerhebliche 

Verwaltungsgebühr!) zu erheben (nach dem Modell der „Kirchen-

steuer“). Die verbreitet damit verknüpfte Hoffnung, dadurch auch 

wesentlich höhere Einnahmen zu generieren, dürfte sich in der 

Regel nicht erfüllen: Zum einen ist die Höhe der Zahlungen ab-

hängig vom Einkommen, und bislang auf Spendenbasis erziel-

te Einnahmen würden sicherlich deutlich zurückgehen. Zudem 

zeigt die Entwicklung im Spektrum christlicher Großkirchen, dass 

die erstmalige Heranziehung zur „Kirchensteuer“ in vielen Fällen 

zum Austritt der betroffenen Person aus der Organisation führt.

Möglich und in vielen Fällen sinnvoll ist der Zusammenschluss 

einzelner Organisationen zur Bündelung von Ressourcen und 

Interessen. So haben sich seit längerem Dachverbände wie der 

ZMD etabliert. In diesem Zusammenhang hatten Verwaltungsge-

richte darüber zu entscheiden, ob und gegebenenfalls unter wel-

chen Voraussetzungen auch Dachverbände von muslimischen 

Religionsorganisationen die Voraussetzungen einer Religionsge-

meinschaft erfüllen. In seinem Urteil vom 23. Februar 2005 hatte 

das BVerwG diese Frage grundsätzlich bejaht und hierfür organi-

satorische und inhaltliche Grundsätze aufgestellt, zu deren wei-

terer Prüfung es den Rechtsstreit an die Vorinstanz verwies. Einer 

dieser Grundsätze formuliert das Erfordernis, dass der Dachver-

band mit seinen Untergliederungen und deren Mitgliedern durch 

ein organisatorisches Band verbunden ist und mit Kompetenz 

und Autorität Aufgaben im Bereich der religiösen Lehre wahr-

nimmt, die für die Identität der Religionsgemeinschaft wesent-

lich sind.

Zudem haben sich in Bremen, Hamburg und andernorts klei-

nere Organisationen zu sogenannten Schuren (von arab. Schu-

ra, Ratsversammlung) vereint, um als Kooperationspartner des 

Staates bei größeren Projekten dienen zu können, in Bremen 

und Hamburg sogar abgesichert durch sogenannte Staatsverträ-

ge. Unterhalb dieser Schwelle hat sich der Koordinationsrat der 

Muslime (KRM) gebildet, der einige der größeren Organisationen 

zusammenführt, um gemeinsame Interessen auf breiterer Basis 

2Herausforderungen der institutionellen Beheimatung muslimischer 
Gemeinschaften in Deutschland

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?

013 



artikulieren zu können.

III. Mögliche institutionelle Verbindungen zum Ausland

Es ist nicht ungewöhnlich, dass Religionsgemeinschaften in 

Deutschland institutionelle Verbindungen mit religiösen Refe-

renzorganisationen im Ausland pflegen – die römisch-katholi-

sche Kirche ist das prominenteste Beispiel dafür. Auch manche 

muslimischen Organisationen unterhalten solche Verbindun-

gen. Das spirituelle Oberhaupt der Ahmadiyya Muslim Jamaat 

hat seinen Sitz in London. Die türkeiorientierte DITIB ist seit ihrer 

Gründung im Jahre 1984 bislang nicht nur religiös-theologisch, 

sondern auch personell eng an die türkische Religionsbehörde 

Diyanet gebunden. Diese Verbindungen waren bekannt, wurden 

jedoch bis zum gescheiterten Putsch in der Türkei im Jahre 2016 

und der daran anschließenden Spionageaffäre in Deutschland, 

an der einige Imame beteiligt waren, weitgehend nicht proble-

matisiert.

Das hat sich seither durchgreifend geändert, zumal der türkische 

Präsident und die türkische Regierungspartei AKP seit Jahren 

eine massive Islamisierungspolitik betreiben, in die auch die Re-

ligionsbehörde einbezogen wird. Angesichts dieser Entwicklung 

und der engen organisatorischen Verflechtung zwischen DITIB 

und dem Diyanet wird mit stark schwankender Faktenkenntnis 

in Zweifel gezogen, ob es sich bei ersterer noch um eine religiö-

se Organisation handelt, oder ob hier vorwiegend ausländische 

politische Interessen vertreten werden. In der deutschen Politik 

wird zunehmend eine weitgehende Trennung der DITIB vom Di-

yanet eingefordert. Im Jahr 2023 wurde bekannt, dass die Bun-

desregierung eine Vereinbarung erzielen konnte, wonach die 

Entsendung von Imamen aus der Türkei sukzessive von inländi-

schen Personen abgelöst werden soll, und dass die Fachaufsicht 

über die Imame nicht mehr von türkischen staatlichen Behörden 

ausgeübt wird. Selbst ein annähernd umfassendes Verbot der 

Auslandsfinanzierung nach dem Modell des österreichischen 

Islamgesetzes von 2015 wird immer wieder gefordert. Neue Nah-

rung hat all dies durch die Aktivitäten des eng mit dem iranischen 

Regime verbundenen, mittlerweile aufgelösten Islamischen Zen-

trum Hamburg erhalten. Unabhängig von der Frage, inwieweit 

massive generelle Einschränkungen unabhängig vom Einzelfall 

mit der grundrechtlich gewährleisteten Religionsfreiheit verein-

bar sind, werden alle muslimischen Organisationen sich auf die-

se politischen Rahmenbedingungen einstellen müssen.

Zunächst empfiehlt sich angesichts des politischen Konfliktpo-

tentials die Herstellung größtmöglicher Transparenz im Hinblick 

auf alle Formen der Kooperation. Inhaltlich ist eine klare Tren-

nung religiöser Angelegenheiten von politischen Anliegen er-

forderlich. Grundsätzlich unbedenklich ist die Benennung einer 

ausländischen religiösen Organisation als religiös-theologische 

Referenz, sofern diese Organisation sich inhaltlich im Rahmen 

des hier geltenden Rechts bewegt. Bei hinreichender Politikferne 

gilt das auch für staatliche religiöse Organisationen. Eine auslän-

dische staatliche Religionsbehörde, deren religiöse Positionen 

als authentische Stimme gegen den gefährlichen religiös begrün-

deten (islamistischen) Extremismus gelten können, wird auch im 

politischen Raum als „Qualitätsgarant“ gegen derartige Extremis-

men wahrgenommen werden. Möglicherweise können auch die 

Erfahrungen in Bosnien-Herzegowina mit extremistischen Grup-

pierungen, die in den 1990er Jahren im Zuge des Krieges gegen 

die muslimische Bevölkerung entstanden sind, für die Bewälti-

gung der damit verbundenen Gefahren von Nutzen sein.

Problematisch sind hingegen institutionelle Abhängigkeiten vom 

Ausland, beispielsweise durch maßgebliche Beteiligung auslän-

discher staatlicher Vertreter in Vorstand oder anderen einflussrei-

chen Gremien inländischer religiöser Organisationen. Insoweit 

liegt es nahe, für eine institutionelle Verbindung in religiös-theo-

logischen Fragen eigenständige Gremien zu bilden. Finanzielle 

Hilfen sind grundsätzlich möglich, dürfen aber keine faktischen 

Abhängigkeiten schaffen, die inhaltlich einer organisatorischen 

Einflussnahme gleichkommen.

Aus vielerlei Gründen wünschenswert ist allerdings die Gemein-

de- und Organisationsarbeit mit Personal, das mit den Lebens-

verhältnissen der Menschen in Deutschland im Hinblick auf 

Sprache, Gesellschaft, Kultur und Institutionen vertraut ist. Das 

spricht in keiner Weise gegen die Beibehaltung enger Beziehun-

gen ins Ausland im Hinblick auf religiöse oder kulturelle Anliegen. 

In dieser Hinsicht ist es indes ratsam, den Generationenwandel 

im Blick zu behalten. Die erste Generation von Migranten ist 

sprachlich und kulturell meist dem Herkunftsland eng verbun-

den. Das ändert sich typischerweise in den Folgegenerationen. 

Diese Dynamik gilt es auch bei der Kooperation und bei der re-

ligiös-theologischen Erfassung der Lebenswelt der Betroffenen 

im Auge zu behalten. Im Hinblick auf Jugendliche sollte deren 

verbreitete besondere Affinität zu sogenannten Social Media be-

sondere Beachtung finden. Jugendarbeit gewinnt besondere 

2Herausforderungen der institutionellen Beheimatung muslimischer 
Gemeinschaften in Deutschland

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?

014



Bedeutung.

Ein wesentliches Problem dürfte weiterhin die überschauba-

re finanzielle und personelle Basis vieler Gemeinden sein. Eine 

denkbare Option sind Teilzeitmodelle mit religiös-theologisch 

ausgebildeten Personen, die bereits in anderen Teilzeitstellen im 

Bildungs- oder Sozialbereich arbeiten (z.B. Lehrkräfte) und da-

mit bereits einen erheblichen Teil ihres Finanz- und Sozialsiche-

rungsbedarfs decken können. Für solche Personen mag dieses 

Modell ihrerseits attraktiv sein, weil sich damit die Abhängigkeit 

von Vorständen verringert, deren religiös-theologische Vorstel-

lungswelt nicht immer auf soliden inhaltlichen Kenntnissen be-

ruht. Dafür bedarf es allerdings auch des entsprechenden Entge-

genkommens in den Gemeinden. Insgesamt scheint bislang die 

Stellenbesetzung herausfordernd zu sein, weil die Konditionen 

im Hinblick auf Gehalt und Arbeitszeiten wenig attraktiv sind.

IV. Schluss

Die Herausbildung einer religiösen Infrastruktur und deren Inte-

gration in die Gesamtgesellschaft ist ein wichtiger Schritt für die 

Beheimatung vieler religiöser Menschen in Deutschland. Dabei 

muss man sich weitgehend nicht zwischen Aus- und Einwande-

rungsland entscheiden: man kann zugleich in beiden Ländern 

beheimatet sein. Menschen dürfen nicht in eine sachlich unbe-

gründete abstrakte Identitätsdebatte gezwungen werden nach 

dem Motto „Bist Du Deutscher oder …“. Man kann beides sein, im 

guten Fall durchaus in bereichernder Form. Zugleich wird auch 

ihre muslimische Religion in all ihrer Vielfalt zur neuen Normali-

tät – das jedenfalls ist zu hoffen.

Literatur:

Bielefeldt, Heiner, Muslime im säkularen Rechtsstaat, 

Bielefeld 2003 (transcript)

Heckel, Martin, Religionsunterricht für Muslime?, (Juristenzeitung 

199, S. 741-758 Österreich)

Karić, Enes, Contributions to Twentieth Century Thought in Bosnia 

and Herzegovina, Sarajevo 2011 (El-Kalem) (Translated in to Eng-

lish by Saba Risaluddin)

Karić, Enes, Bosnia’s contemporary religious mosaic: the question 

of laws and regulations, in: Karić/Potz/Quistorp (Hrsg.), State and 

Religions in Bosnia, V-VIII

Karić, Enes, The interpretation of Islam in pluralistic societies – 

how and why?, in: Karić/Potz/Quistorp (Hrsg.), State and Religions 

in Bosnia and Herzegovina and Austria. A Legal Framework for 

Islam in a European Context, Wien 2019 (Verlag Österreich), 47-54

Rohe, Mathias, Ein Modell für Deutschland? Das österreichische Is-

lamgesetz, in: Salzkörner, Materialien für die Diskussion in Kirche 

und Gesellschaft, Nr. 3, Juni 2016, S. 8 f.

Rohe, Mathias, Der Islam in Deutschland: Eine Bestandsaufnahme, 

2. Aufl. München 2018 (C.H. Beck)

Rohe, Mathias, Islamisches Familienrecht in Deutschland, Famili-

enkonflikte und Paralleljustiz, in: Schneider, Irene/Elliesie, Hatem/

Tellenbach, Silvia, Migration und Heimatrecht. Herausforderun-

gen muslimisch geprägter Zuwanderung nach Deutschland, Wies-

baden 2022, S. 45-61 (Harrassowitz)

Šuško, Dževada, The status of religion, churches and religious 

communities in Bosnia and Herzegowina with a focus on the Isla-

mic Community and religious freedom of Muslims, in: Karić/Potz/

Quistorp (Hrsg.), State and Religions, 31-44

Yaşar, Aysun, Die DITIB zwischen der Türkei und Deutschland. Un-

tersuchungen zur Türkisch-Islamischen Union der Anstalt für Reli-

gion e.V., Würzburg 2012 (Ergon)

2Herausforderungen der institutionellen Beheimatung muslimischer 
Gemeinschaften in Deutschland

015 

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



3Islamischer Religionsunterricht – ein Weg zur 
Verwurzelung?

Dr. Osman Kösen

1. Einführung

Die Diskussion um den islamischen Religionsunterricht (IRU) in 

Deutschland ist eingebettet in einen doppelten Kontext: Einer-

seits handelt es sich um ein Fach, das sich institutionell und 

fachdidaktisch noch im Aufbau befindet. Andererseits ist es eng 

verknüpft mit gesellschaftlichen Diskursen um Migration, Integ-

ration und Zugehörigkeit.

2. Status Quo

Seit etwa sechs Jahrzehnten leben Menschen muslimischen 

Glaubens in Deutschland, vielfach im Rahmen sogenannter 

Anwerbeabkommen (z. B. Türkei 1961) und späterer Zuwande-

rungs- und Fluchtbewegungen (z. B. 2015ff.) (Çelik 2011; AIWG 

2020. Viele dieser Migrant:innen wurden anfänglich als „Gast-

arbeiter“ adressiert, und es bestand lange die Einschätzung, ihre 

Anwesenheit sei nur temporär; politische und gesellschaftliche 

Institutionen gingen davon aus, sie würden eines Tages in ihre 

Herkunftsländer zurückkehren. In diesem Kontext entstand das 

paradoxe Konzept des „Gastmuslims“ – nämlich Menschen mus-

limischen Glaubens, die ganz selbstverständlich in Deutschland 

geboren oder aufgewachsen sind, aber häufig dennoch nicht als 

dauerhafter Bestandteil der Gesellschaft wahrgenommen wer-

den (Körs et al. 2022).

Die zentralen Fragen lauten: Ist dieses Provisorium mittlerweile 

überwunden? Fühlen sich muslimische Bürgerinnen und Bür-

ger heute heimisch in Deutschland? Oder existieren fortwäh-

rend Konstruktionen des „Andersseins“, die sie in die Rolle von 

Fremden drängen — selbst wenn sie sich selbst als Teil der Ge-

sellschaft verstehen? Und: Kann der islamische Religionsunter-

richt einen Beitrag dazu leisten, dass sich junge Muslim:innen in 

Deutschland verwurzelt fühlen? Welche Erfahrungen werden im 

„Raum Schule“ gemacht – aus Perspektive der Jugendlichen, der 

Lehrkräfte und der Bildungspolitik? Und wo liegen die aktuellen 

Herausforderungen, aber auch Potentiale dieses Faches?

Der bundesweite Status quo ist heterogen. In neun Bundeslän-

dern existiert mittlerweile eine Form des islamischen Religions-

unterrichts, häufig jedoch nur als Modellvorhaben oder in ein-

geschränktem Umfang (AIWG 2020; Körs et al. 2022). So ist in 

Bayern der IRU bereits als Wahlpflichtfach etabliert, in Nordrhein-

Westfalen existiert ein Kommissionsmodell, während in ost-

deutschen Ländern bislang kein reguläres IRU-Angebot vorliegt 

(Körs et al. 2022). Im Schuljahr 2019/20 nahmen knapp 60.000  

016

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



Schüler:innen an IRU teil (AIWG 2020), und neuere Erhebungen 

beziffern die Zahl auf etwa 69.000 — was einer leichten Zunah-

me entspricht, aber im Vergleich zu den geschätzten 580.000 

muslimischen Schulkindern bundesweit weiterhin gering ist 

(Mediendienst Integration 2023; AIWG 2020). Damit verbleibt ein 

erheblicher Anteil muslimischer Kinder und Jugendlicher ohne 

regulären Zugang zu islamischem Religionsunterricht (Körs et al. 

2022).

Mehrere Gründe erklären diese geringe Durchdringung: struktu-

relle Hindernisse wie ein Mangel an ausgebildeten Lehrkräften, 

fehlende verlässliche Kooperationen mit muslimischen Verbän-

den sowie Konflikte oder Skepsis hinsichtlich verfassungsrecht-

licher Fragen — etwa: Ist der Unterricht verfassungsgemäß? För-

dert er Integration oder behindert er sie? (Körs et al. 2022, AIWG 

2020). Nichtsdestoweniger zeigt der Trend nach Expansion: Län-

der wie Hessen, NRW oder Niedersachsen haben demonstriert, 

dass institutionelle Modelle funktionieren können, wenn staatli-

che Stellen und muslimische Gemeinschaften partnerschaftlich 

agieren (AIWG 2020). In diesem Zusammenhang ist festzuhalten: 

Nach Art. 7 Abs. 3 GG besteht grundsätzlich ein Anspruch auf 

bekenntnisorientierten Religionsunterricht für alle Religionsge-

meinschaften — einschließlich muslimischer Kinder. Der islami-

sche Religionsunterricht ist somit kein Sonderprivileg, sondern 

potenziell ein verfassungskonformes Regelangebot, wenn auch 

eines, das vielerorts erst durch politische Auseinandersetzungen 

etabliert werden musste.

Aus der Perspektive der Betroffenen zeichnet die empirische For-

schung ein ambivalentes Bild. Einerseits existiert bei vielen mus-

limischen Schülerinnen und Schülern der Wunsch nach Zugehö-

rigkeit: In einer Evaluation des niedersächsischen Schulversuchs 

wurde festgestellt, dass sowohl Jugendliche als auch Eltern ein 

starkes Integrationsbedürfnis äußern und den Wunsch artikulie-

ren, Teil der Mehrheitsgesellschaft zu sein, Freundschaften mit

nichtmuslimischen Deutschen zu pflegen und zugleich ihre fa-

miliären und religiösen Traditionen zu bewahren. Dieses Span-

nungsfeld — eine gleichzeitige Zugehörigkeit zur Mehrheitsge-

sellschaft und Bewahrung religiöser Identität — kennzeichnet 

viele Lebensentwürfe junger Muslim:innen. Wenn ihnen jedoch 

kontinuierlich signalisiert wird, sie seien „immer noch Gäste“, 

kann dies emotionale Entfremdung zur Folge haben, die die 

innere Verwurzelung in Deutschland erschwert. Jugendliche 

agieren häufig in einem Balanceakt zwischen Stolz auf Herkunft 

und Religion und dem Wunsch, nicht dauerhaft auf ihre religiöse 

Herkunft reduziert zu werden. Viele entwickeln ausgezeichnete 

interkulturelle Kompetenzen, aber dennoch können Identitäts-

konflikte auftreten: Wer bin ich? Wo gehöre ich hin?

3. Raum Schule: Chancen und die Rolle

des Religionsunterrichts

Die Schule ist oftmals der erste institutionelle Ort, an dem gesell-

schaftliche Teilhabe konkret erfahrbar wird. Hier treffen Kinder 

und Jugendliche verschiedener Herkunft täglich aufeinander. 

Für muslimische Schülerinnen und Schüler kann Schule entwe-

der ein Ort der Ausgrenzung oder ein Ort der Anerkennung sein. 

In diesem Kontext kann der islamische Religionsunterricht eine 

Brückenfunktion einnehmen: Indem der Islam im Klassenraum 

sichtbar und legitimiert wird, sendet die Schule das Signal: „Dei-

ne Religion gehört hierher — genauso wie die der christlichen 

Mitschüler.“ Dieses Signal wirkt auf zwei Ebenen: nach innen (für 

muslimische Schüler:innen) und nach außen (gegenüber Mit-

schüler:innen, Lehrkräften, Eltern).

Der islamische Religionsunterricht steht zugleich in einem dop-

pelten Spannungsfeld: institutionell befindet er sich noch im 

Aufbau, fachlich und didaktisch ist er oft schwach entfaltet; ge-

sellschaftlich ist er eng verknüpft mit Diskursen über Migration, 

Integration und Zugehörigkeit (Körs et al. 2022). In den Schulen, 

die IRU bereits anbieten, zeigt sich eine überwiegend positive 

Bewertung: Viele Schüler:innen sehen im Fach eine Möglichkeit, 

existenzielle Fragen ihrer religiösen und kulturellen Identität in 

einem geschützten Raum zu thematisieren (vgl. Karakaşoğlu & 

Kiefer 2019; Körs et al. 2022). Zugleich ist die Implementierung 

von IRU begleitet von aufwendigen Aushandlungsprozessen — 

sowohl hinsichtlich institutioneller Verankerung als auch der Ak-

zeptanz im schulischen Umfeld.

In diesem Zusammenhang erweist sich die analytische Fokussie-

rung auf den Begriff Verwurzelung als fruchtbar. Der Begriff ver-

weist semantisch auf das arabische ǧaḏr (رذج , „Wurzel“) und ist 

im islamisch-mystischen Diskurs ein Bild für Standhaftigkeit und 

Lebenskraft. Im Korangeist wird im Gleichnis vom guten Wort 

(kalima ṭayyiba) der „Baum mit fest gegründeter Wurzel und 

weitreichenden Zweigen“ als Sinnbild für Standhaftigkeit und 

Entfaltung herangezogen (Sure 14:24). Verwurzelung ist dem-

nach kein statischer Zustand, sondern ein dynamischer Prozess: 

Sie bedeutet Halt und Zugehörigkeit, verbunden mit der Mög-

3Islamischer Religionsunterricht – ein Weg zur Verwurzelung?

017 

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



lichkeit von Wachstum und Fruchtbildung. Aus der Perspektive 

muslimischer Jugendlicher erhält dieser Begriff eine besondere 

Bedeutung. Empirische Studien zeigen, dass der islamische Re-

ligionsunterricht oft als Ort von Authentizität und Selbstwirk-

samkeit wahrgenommen wird. In einer Feldstudie (Kösen 2024) 

äußerte eine Schülerin:

„Im Islamunterricht kann ich Dinge so ansprechen, wie ich das 

kenne. Ich kann einfach über meine Religion sprechen – das ist 

schon ziemlich cool.“

Solche Aussagen verdeutlichen, dass der IRU für viele Jugend-

liche eine wichtige Identifikations- und Artikulationsmöglichkeit 

darstellt, die in anderen schulischen Kontexten häufig fehlt. Für 

Jugendliche, die kaum oder keine institutionelle religiöse Sozia-

lisation erfahren haben, ist IRU oft die erste Chance, Religion in 

deutscher Sprache reflexiv zu diskutieren.

Doch die Rolle des Faches darf nicht überbewertet werden. Ver-

wurzelung im schulischen Sinne ist ein mehrdimensionaler Pro-

zess. Empirische Befunde (Kösen 2024) machen deutlich, dass 

Jugendliche insbesondere dann Verwurzelung erleben, wenn 

sie Schule als „ihren Ort“ begreifen — das heißt im Rahmen von 

Teilhabe, Mitgestaltung und Anerkennung. Ein chronisches Defi-

zit ist die geringe Beteiligung muslimischer Eltern in schulischen 

Gremien, etwa in Elternvertretungen oder Schulkonferenzen — 

ein Mangel, der Verwurzelungsprozesse erheblich beeinflussen 

kann.

Ein weiteres Spannungsfeld ergibt sich aus der Funktionalisie-

rung von IRU im öffentlichen Diskurs: Häufig wird das Fach in 

Zusammenhang mit Integrations- oder Präventionsfragen disku-

tiert (z. B. Spielhaus 2013). Diese Funktionalisierung begünstigt 

eine einseitige Sichtweise, in der Religionsunterricht vor allem 

als Mittel zur Radikalisierungsprävention verstanden wird, und 

verdeckt sein pädagogisches Potenzial. Verwurzelung kann je-

doch nicht durch Sicherheitsrhetorik erreicht werden, sondern 

nur durch authentische Bildungsprozesse, die an den Lebens-

welten der Jugendlichen anknüpfen.

Für eine differenzierte Einordnung des Beitrags des islamischen 

Religionsunterrichts lassen sich drei Dimensionen unterschei-

den:

a) Religiöse Selbstverortung

Der Unterricht ermöglicht Schülerinnen und Schülern, Fragen zu 

Religion, Ethik und Identität im schulischen Rahmen zu artikulie-

ren. Damit fördert er religiöse und weltanschauliche Mündigkeit.

b) Gesellschaftliche Teilhabe

Verwurzelung entsteht, wenn Schülerinnen und Schüler die 

Schule als einen Ort wahrer Zugehörigkeit erleben. Entscheidend 

sind dabei institutionalisierte Formen von Partizipation (z.B. Mit-

bestimmung, Elternarbeit) und Anerkennung.

c) Fachdidaktische Entwicklung

Erst in den letzten anderthalb Jahrzehnten wurden systemati-

sche fachdidaktische Konzepte für IRU entwickelt. Die Heraus-

forderung besteht darin, kompetenzorientierten Unterricht zu 

gestalten, der heterogene Lebenswelten berücksichtigt und 

Lehrkräfte adäquat auszubilden.

Diese drei Dimensionen machen deutlich: Die Erwartungen an 

IRU sind heterogen — von religiöser Unterweisung bis hin zu in-

terkultureller Bildung. Kaum ein anderes Schulfach ist mit einer 

vergleichbaren Bandbreite an Ansprüchen konfrontiert. Doch 

gerade hierin liegt das Potenzial des Faches, eine integrative 

Brückenfunktion zwischen Religion, Schule und Gesellschaft zu 

übernehmen. Der islamische Religionsunterricht kann insofern 

einen substanziellen Beitrag zur Verwurzelung muslimischer Ju-

gendlicher leisten, indem er Räume religiöser Selbstverortung 

und Dialog öffnet. Doch wirkliche Verwurzelung entsteht nur im 

Zusammenspiel von schulischer Teilhabe, institutioneller An-

erkennung und fachdidaktischer

Weiterentwicklung. Verwurzelung bedeutet hier nicht lediglich 

religiöse Verortung, sondern die Erfahrung umfassender Zuge-

hörigkeit in Schule und Gesellschaft.

4. Abschlussimpuls

Eine der zentralen Herausforderungen des islamischen Religi-

onsunterrichts liegt im Spannungsverhältnis zwischen Religion 

als gelebter Identität und Religion als reflexivem Gegenstand. 

Viele Jugendliche, insbesondere jene mit starker Moschee-So-

zialisation, formulieren die Haltung: „Ich bin der Islam – wie soll 

ich ihn lernen?“ Religion wird dabei nicht primär als Reflexions-

gegenstand verstanden, sondern als identitätsprägende Selbst-

verständlichkeit, die nicht mehr von außen vermittelt werden 

müsse.

Diese Haltung korreliert oft mit nationalen Zugehörigkeitsge-

3Islamischer Religionsunterricht – ein Weg zur Verwurzelung?

018

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



fühlen, die in den letzten zehn Jahren vermehrt mit nationalis-

tischen Implikationen aufgeladen wurden (z. B. durch Konzepte 

wie den Türk-İslam-Sentezi). In diesem Kontext kann sich eine 

apologetische Grundhaltung etablieren: Der Islam erscheint als 

verteidigungsbedürftiger Besitz, der vor Kritik und Infragestel-

lung geschützt werden muss. Eine solche Haltung – ob in schu-

lischen Kontexten oder in breiteren muslimischen Milieus – er-

schwert offene Diskurse und Ambivalenztoleranz.

Die zentrale Herausforderung lautet deshalb: Wie können wir 

den Islam von politischen Ideologien, nationalistischen Zu-

schreibungen und apologetischen Diskursmustern entkoppeln 

und eine reflektierte, kritisch-dialogische Auseinandersetzung 

ermöglichen? Dies ist nicht nur eine religionsdidaktische, son-

dern eine gesellschaftliche Aufgabe. Der islamische Religions-

unterricht birgt das Potenzial, Räume für eine kritische, nicht 

vereinnahmende und dialogorientierte Auseinandersetzung mit 

Religion zu eröffnen. Nur so kann Verwurzelung im eigentlichen 

Sinn entstehen — eine Verwurzelung, die nicht in Abwehr ver-

harrt, sondern aus Offenheit, Diskursfähigkeit und reflektierter 

Identitätsbildung erwächst.

5. Literaturverzeichnis

• AIWG (2020). Islamischer Religionsunterricht in Deutschland – Ex-

pertisen und Perspektiven.

• BPB (Bundeszentrale für politische Bildung) (2023). Islamischer 

Religionsunterricht in Deutschland.

• Karakaşoğlu, Y., & Kiefer, C. (2019). Muslimische Identitäten und 

religiöser Unterricht – Perspektiven und Erfahrungen.

• Körs, A., Haddad, L., Wagner, C., & Akbaba, Y. (2022). „Islamischer 

Religionsunterricht (IRU) in Deutschland im Spannungsfeld von 

Religion, Bildung, Politik und Gesellschaft.“ Zeitschrift für Religion, 

Gesellschaft und Politik.

• Kösen, Osman, (2024): Soziale Repräsentationen zum Judentum 

und Sichtweisen zu Jüd:innen zwischen Antisemitismus und Iden-

titätsfindung. Transdisziplinäre Reflexionen und

Untersuchungen zu theologisch-didaktischen Diskursen, islami-

schem Religionsunterricht und Narrativen muslimischer Schü-

ler:innen. Frankfurt a.M.: Wochenschau Verlag.

• Mediendienst Integration (2023). „Es besteht ein massiver Aus-

baubedarf.“

• Spielhaus, R. (2013). Islamunterricht, Integration und Prävention 

– epistemische Herausforderungen.

3Islamischer Religionsunterricht – ein Weg zur Verwurzelung?

019 

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



4Zwischen Heimat und Hashtag: TikTok-Theologie, 
Cyber-Umma und das neue Wir

1. Einführung

Digitale Medien sind längst nicht mehr bloß ein zusätzlicher 

Kommunikationskanal, sondern ein Strukturprinzip gegenwär-

tiger Alltags- und Öffentlichkeitsformen.1 Harrendorf, Müller und 

Mischler halten in ihrer Diagnose des digitalen Zeitalters fest, 

dass sich Kommunikationsprozesse „immer mehr in den Cyber-

space“ verlagern, ohne dass dabei eine strikt von der Realwelt 

abgekoppelte Parallelrealität entstünde; vielmehr „überlagern 

sich die virtuellen mit den realen Räumen und erweitern diese 

zu einer Art HybridRealität“ 2. Diese Hybridisierung ist in ihrer 

Logik ambivalent: Das Internet ermöglicht nicht nur Vernetzung 

und Empowerment, sondern gleichermaßen die weltweite Ver-

bindung von Akteur:innen, „die gefährliche, z.B. menschenfeind-

liche und antidemokratische, Positionen teilen oder Verschwö-

rungsideologien verinnerlicht haben“.3 Gerade die besonderen 

Rahmenbedingungen computervermittelter Kommunikation 

können dabei Gruppenbildungs- und Polarisierungsprozesse 

noch verschärfen. Radikalisierungsdynamiken erscheinen so 

nicht als Randphänomen, sondern als medienökologisch be-

günstigte Entwicklung, die sich in unterschiedlichen ideologi-

schen Kontexten beobachten lässt. Für eine analytische Pers-

pektive ist dabei entscheidend, dass „Radikalisierung“ nicht als 

Momentereignis, sondern als Prozess verstanden wird, nämlich 

als „Entwicklung zum Extremismus“.4

Social Media nehmen in diesem Zusammenhang eine Schlüssel-

rolle ein, weil sie als „Intermediäre“ fungieren: Die Plattformen 

selbst produzieren keinen Inhalt, vielmehr übernehmen dies 

die User, indem sie Beiträge erstellen, „liken“ und teilen; eine 

redaktionelle Gatekeeper-Funktion entfällt.5 Dadurch sind Soci-

al-Media-Diskurse niedrigschwellig zugänglich, reichweitenstark 

und potenziell massenhaft adressierbar, weshalb sie „zentrale 

Kommunikationskanäle extremistischer Gruppen“ darstellen.6 

Diese Kommunikationsarchitektur erlaubt es extremistischen 

Akteur:innen, dem Nischendiskurs zu entkommen, sich in einem 

breiteren Mainstream zu positionieren und mediale Isolation zu 

durchbrechen.7

Vor diesem Hintergrund setzt der vorliegende Beitrag bei einem 

benachbarten, aber eigenständig zu analysierenden Feld an: 

Prof. Dr. Tugrul Kurt

1 Vgl. Jürgen Habermas: Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kategorie der bürgerlichen Gesellschaft. 5. Auflage, Neuwied/Berlin 1971 [1962].
2 Harrendorf, S., Müller, P., & Mischler, A. Das Zeitalter des digitalen Extremismus?., S. 411–412.
3 Harrendorf/Müller/Mischler, S. 411–412.
4 Harrendorf/Müller/Mischler, S. 412–413.
5 Vgl. von Rimscha, M.B., Ehrlich, G.L., Siegert, G. (2025). Warum produzieren Medien ihre Inhalte nicht selbst?. In: Medienökonomie. Studienbücher zur Kommunikations- und 
Medienwissenschaft. Springer VS, Wiesbaden. https://doi.org/10.1007/978-3-658-46169-0_10. 
6 Harrendorf/Müller/Mischler, S. 412–413.
7 Bundesweites Netzwerk Extremismusprävention und Deradikalisierung (BNED) (2021): Österreichischer Aktionsplan Extremismusprävention und Deradikalisierung.
Wien. Online Zugang am 10.09.2025, chrome-extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://www.dsn.gv.at/216/files/BNED_NAP_Deutsch_web_bf_20240527.pdf

020

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



der Plattformisierung religiöser Orientierungs- und Zugehörig-

keitsformen unter jungen Muslim:innen im deutschsprachigen 

Raum. Im Zentrum steht die Frage, wie sich in algorithmisch 

strukturierten Öffentlichkeiten neue Autoritätsformen, affektive 

Gemeinschaften und kollektive „Wir“-Narrative ausbilden und 

stabilisieren. Dabei wird nicht unterstellt, dass digitale Reli-

gionskommunikation per se extremistisch sei. Vielmehr geht es 

analytisch um die Bedingungen, unter denen Plattformlogiken 

Sichtbarkeit, Resonanz und moralische Eindeutigkeit belohnen, 

und wie sich daraus diskursive Schließungen, Abgrenzungsdy-

namiken und Deutungshoheitskonflikte ergeben können. Ent-

sprechend wird untersucht, wie religiöse Inhalte in digitalen 

Mikroöffentlichkeiten nicht nur vermittelt, sondern performativ 

gerahmt, emotional verdichtet und sozial wirksam gemacht 

werden — und welche Konsequenzen dies für Pluralität, Ambi-

guitätstoleranz und institutionelle religiöse Bildung haben kann.

2. Das neue „Wir“: Digitale Zugehörigkeit,

religiöse Autorität und kollektive Selbstverortung

Wie verorten sich junge Muslim:innen in Deutschland in einer Ge-

sellschaft, die sie einerseits als Teil ihrer Gegenwart adressiert, sie 

andererseits jedoch weiterhin als „Andere“ markiert? Diese Frage 

nach Zugehörigkeit, Anerkennung und Selbstdefinition stellt sich 

unter den Bedingungen tiefgreifender gesellschaftlicher Trans-

formation neu. Ein zentraler Rahmen dieser Transformation ist 

die Digitale Revolution, verstanden als umfassender technischer, 

sozialer und kultureller Umbruch, der seit dem späten 20. Jahr-

hundert nahezu alle Lebensbereiche durchdringt und Kommu-

nikations-, Sozialisations- und Identitätsprozesse nachhaltig 

verändert.8 Digitale Medien sind dabei nicht bloß Werkzeuge, 

sondern strukturierende Umwelten, in denen soziale Wirklichkeit 

erzeugt, verdichtet und normativ gerahmt wird.

Für Prozesse religiöser Selbstverortung junger Muslim:innen be-

deutet dies eine Verschiebung der Bezugspunkte von Autorität, 

Gemeinschaft und Identität. Soziale Medien fungieren als zen-

trale Räume religiöser Orientierung, in denen nicht nur Wissen 

vermittelt, sondern Zugehörigkeit performativ hergestellt wird. 

Plattformen wie Instagram, TikTok oder YouTube ermöglichen 

niedrigschwellige Zugänge zu religiösem und pseudo-theolo-

gischem Wissen, zugleich aber auch neue Formen der Selbst-

inszenierung, Affektkommunikation und Gemeinschaftsbildung. 

Identität entsteht hier nicht primär als individuelles, inneres  

Projekt, sondern relational und öffentlich, eingebettet in digitale 

Resonanzräume, die Sichtbarkeit, Wiederholung und Zustim-

mung belohnen.9

In diesem Kontext formiert sich ein neues, digital vermitteltes 

„Wir“. Dieses „Wir“ ist kein bloßes Abbild bestehender religiöser 

Gemeinschaften, sondern ein imaginierter Kollektivkörper, der 

durch spezifische diskursive und visuelle Praktiken stabilisiert 

wird. Digitale Prediger:innen, Influencer:innen und Akteur:innen 

islamistischer oder stark normativer Strömungen inszenieren Zu-

gehörigkeit über klar codierte Marker: Sprachregister, Kleidungs-

stile, moralische Eindeutigkeiten und affektiv aufgeladene Nar-

rative. Algorithmisch verstärkte Mikroöffentlichkeiten verdichten 

diese Signale zu Räumen geteilter Gewissheit, in denen Ambi-

guität und Pluralität tendenziell als Bedrohung erscheinen. Das 

„Wir“ konstituiert sich dabei wesentlich über Abgrenzung – nach 

außen gegenüber einer als moralisch defizitär markierten Mehr-

heitsgesellschaft und nach innen gegenüber „abweichenden“ 

muslimischen Lebensentwürfen.

Diese Dynamiken sind eng mit den strukturellen Bedingungen 

digitaler Kommunikation verknüpft. Die Digitale Revolution hat 

nicht nur Reichweiten vervielfacht, sondern auch klassische 

Gatekeeper-Strukturen geschwächt und neue Formen symbo-

lischer Macht hervorgebracht.10 In sozialen Medien entsteht Au-

torität weniger durch institutionelle Legitimation oder theologi-

sche Ausbildung als durch Sichtbarkeit, Resonanz und affektive 

Anschlussfähigkeit. Religiöse Deutung wird damit zunehmend 

performativ: Sie muss nicht argumentativ überzeugen, sondern 

emotional binden und identifikatorisch wirken. Das neue „Wir“ 

ist folglich kein diskursives Aushandlungsprojekt, sondern ein 

normativ verdichtetes Zugehörigkeitsangebot.

Für junge Muslim:innen, die sich zwischen gesellschaftlichen 

Fremdzuschreibungen, Rassismuserfahrungen und dem Wunsch 

nach Anerkennung bewegen, entfalten solche digitalen Wir-An-

gebote eine besondere Anziehungskraft. Sie versprechen Eindeu-

tigkeit, moralische Aufwertung und kollektive Stärke in einer als 

widersprüchlich oder ausgrenzend erfahrenen Umwelt. Zugleich 

bergen sie das Risiko ideologischer Verengung. Religion wird hier 

weniger als offene Sinnpraxis oder ethische Reflexionsressource 

verhandelt, sondern als identitätspolitisches Instrument zur Her-

stellung von Loyalität, Disziplin und Deutungshoheit.

Diese digitalen Gemeinschaftsformen sind jedoch nicht als bloße 

Gegenwelten zu verstehen. Vielmehr sind sie Ausdruck hybrider 

8 Oliver Stengel, Andreas van Looy & Stephan Wallaschkowski (Hrsg.) (2017). Digitalzeitalter – Digitalgesellschaft: Das Ende des Industriezeitalters und der Beginn einer 
neuen Epoche. Springer VS., S. 3–5.
9 Stefan Pint (2018). Identität im Zeitalter des Internets. Transcript, S. 51
10 Manuel Castells (2004). Der Aufstieg der Netzwerkgesellschaft (Teil 1 der Trilogie Das Informationszeitalter). Springer VS. S. 428 f.).

4Zwischen Heimat und Hashtag: TikTok-Theologie, Cyber-Umma und das neue Wir

021 

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



Identitätsbildungsprozesse, in denen sich religiöse Selbstbestim-

mung, kulturelle Kreativität und gesellschaftliche Positionierung 

verschränken. Die gleichzeitige Existenz von Offline- und Online-

Lebensräumen verändert dabei grundlegend, wie junge Men-

schen Zugehörigkeit erfahren und herstellen.11 Das neue „Wir“ ist 

somit weder rein virtuell noch rein sozial, sondern entsteht im 

Zusammenspiel von digitalen Praktiken, affektiver Kommunika-

tion und gesellschaftlichen Machtverhältnissen.

Vor diesem Hintergrund stellt sich abschließend die Frage nach 

der Rolle institutioneller Akteure, insbesondere der islamisch-

theologischen Hochschullandschaft. Kann sie als Raum reflexi-

ver Selbstverortung, pluraler Deutung und kritischer Autoritäts-

bildung wirken? Oder wird sie von den schnellen, emotional 

verdichteten Logiken digitaler Öffentlichkeiten überholt und 

marginalisiert? Die Analyse des neuen „Wir“ macht deutlich, dass 

religiöse Bildung und Theologie sich den Bedingungen der Digi-

talen Revolution nicht entziehen können, wenn sie weiterhin als 

relevante Akteurinnen in Fragen von Zugehörigkeit, Identität und 

religiöser Autorität wahrgenommen werden wollen.

3. Der Umbruch religiöser Autorität im Zeitalter

digitaler Affekte

Digitale Kommunikation ist längst kein „Zusatzraum“ mehr, son-

dern Teil einer Hybrid-Realität, in der „virtuelle“ und „reale“ Räu-

me einander „überlagern“ und erweitern.12 Gerade für religiöse 

Orientierungsprozesse ist das folgenreich: Wo Deutung, Zugehö-

rigkeit und moralische Ordnung früher stärker an lokale Institu-

tionen (Moschee, Gemeinde, Lehrtraditionen) gebunden waren, 

werden sie heute zunehmend plattformförmig vermittelt. Har-

rendorf, Müller und Mischler beschreiben diesen Strukturwandel 

als eine Entwicklung digitaler, computervermittelter Kommuni-

kation, in der das Internet „die weltweite Vernetzung mit Perso-

nen“ ermöglicht, „die die eigenen Auffassungen, Ansichten und 

Überzeugungen teilen“ – auch dann, wenn diese „weit abseits 

des gesellschaftlichen Mainstreams liegen“.13 Damit ist bereits ein 

Kernproblem markiert: Digitalisierung demokratisiert Reichweite 

und Teilhabe, aber sie senkt zugleich die Schwellen für Polarisie-

rung und Gruppenbildung in geschlossenen Kommunikations-

milieus.

Autorität ist weniger an formale Qualifikation gebunden, son-

dern wird in Sichtbarkeit, Interaktion und wiederholter An-

schlussfähigkeit hergestellt. Diese Verschiebung verweist auf ein 

grundlegendes Merkmal digitaler Öffentlichkeiten: Sie sind nicht 

bloß Kanäle, sondern strukturieren, wie Themen erscheinen, zir-

kulieren und als plausibel gelten.14

Analytisch lässt sich hier an Konzepte anschließen, die digitale 

Öffentlichkeiten als affektiv und prozessual fassen. Papacharis-

si beschreibt „affective publics“ als Öffentlichkeiten, die durch 

Technik und Erzählpraktiken affektiv gebunden werden; Ver-

bundenheit entsteht nicht nur über Argumente, sondern über 

Stimmung, Resonanz und Teilbarkeit.15 Übertragen auf religiöse 

Inhalte (kurze Clips, moralische Pointen, visuelle Codes) wird ver-

ständlich, warum Plattformlogiken Verkürzung, Emotionalisie-

rung und eindeutige Oppositionen begünstigen: Affekt wird zum 

Beschleuniger von Aufmerksamkeit – und Aufmerksamkeit zur 

Währung religiöser Geltung.16

Methodisch ist dabei zentral, digitale Religion nicht vorschnell als 

„Individualisierung“ zu beschreiben. Forschung zur digital reli-

gion zeigt vielmehr, dass Online-Religion häufig hybride Formen 

hervorbringt: Sie reorganisiert Praxis, Gemeinschaft und Autori-

tätsbeziehungen, statt sie einfach aufzulösen.17 Entscheidend ist 

also nicht nur, dass religiöse Inhalte online stattfinden, sondern 

unter welchen Bedingungen sie als „relevant“ erscheinen und 

wie dadurch Deutungsangebote selektiert, verstärkt und norma-

lisiert werden.18

Eine diskursanalytische Perspektive hilft, diese Selektionslogi-

ken nicht als neutrale Technik zu missverstehen. Fairclough for-

muliert pointiert: „What is ‘said’ in a text is always said against 

the background of what is ‘unsaid’“.19 Für digitale Kurzformate 

heißt das: Nicht nur die explizite Aussage zählt, sondern auch 

das systematisch Ausgeblendete (Kontexte, Gegenpositionen, 

Ambiguitäten, innerreligiöse Pluralität). Autorität entsteht da-

mit nicht allein durch Behauptung, sondern durch Rahmung: 

durch wiederkehrende moralische Unterscheidungen, visuelle 

Routinen, sprachliche Codes und algorithmisch begünstigte 

Wiederholung.20

12 Harrendorf/Müller/Mischler, S. 411-412.
13 Harrendorf/Müller/Mischler, S. 411-412.
14 Vgl. Zizi Papacharissi. (2015). Affective publics: Sentiment, technology, and politics. Oxford University Press.; Tarleton Gillespie. (2018). Custodians of the Internet: Platforms, content modera-
tion, and the hidden decisions that shape social media. Yale University Press.
15 Zizi Papacharissi, 2015, S. 138.
16 Vgl. Tarleton Gillespie, 2018.
17 Vgl. Heidi A. Campbell. (2013). Digital religion: Understanding religious practice in new media worlds. Routledge.
18 Vgl. Taina Bucher. (2018). If… then: Algorithmic power and politics. Oxford University Press.
19 Norman Fairclough. (2003). Analysing discourse: Textual analysis for social research. Routledge., S. 11. (vgl. auch S. 17 und 40.)
20 Vgl. Zizi Papacharissi, 2015; Tarleton Gillespie, 2018

4Zwischen Heimat und Hashtag: TikTok-Theologie, Cyber-Umma und das neue Wir

022

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



Für religiöse Influencerinnen folgt daraus eine spezifische Form 

von Autoritätsproduktion: Sie entsteht relational, also im Zusam-

menspiel von Produzierenden, Publikum und Plattforminfra-

struktur. Bucher beschreibt algorithmische Macht nicht als bloße 

„Black Box“, sondern als Gefüge, das soziale Praktiken mit formt: 

Nutzerinnen antizipieren Plattformanforderungen, optimieren 

Formate, wiederholen erfolgreiche Muster und stabilisieren da-

durch bestimmte Ausdrucksweisen. In der Praxis heißt das: Pre-

digt wird zu Content; Lehre wird zur Serie; Deutung wird zur wie-

derholbaren Schablone.

Diese Logik hat auch eine normative Seite. Gillespie zeigt am Bei-

spiel von Content Moderation21, wie Plattformen fortlaufend – oft 

unsichtbar – Grenzen des Sagbaren setzen, indem sie Regeln 

definieren, durchsetzen oder inkonsistent anwenden; das prägt 

Öffentlichkeiten, ohne dass es als klassische Zensur erscheint. 

Für religiöse Kommunikationsräume bedeutet das: Sichtbarkeit 

hängt nicht nur von Überzeugungskraft ab, sondern auch von 

Regelwerken, Moderationspraktiken und algorithmischen Zutei-

lungen von Reichweite.

Schließlich ist zu beachten, dass digitale Sortierung nie gesell-

schaftsneutral ist. Kritische Internetforschung weist darauf hin, 

dass Such- und Empfehlungssysteme bestehende Hierarchien 

und Stereotype reproduzieren können, weil sie mit Daten, öko-

nomischen Interessen und kulturellen Vorannahmen arbeiten.22 

Übertragen auf religiöse Diskurse ist das relevant, weil es erklärt, 

warum bestimmte Darstellungsformen (z. B. stark normierende 

Geschlechterbilder, moralische Simplifizierung, dichotome Welt-

deutungen) überproportional präsent sein können: Nicht zwin-

gend, weil sie „wahrer“ wären, sondern weil sie in Aufmerksam-

keitsmärkten funktionieren.

Insgesamt ergibt sich ein analytisches Bild, in dem religiöse Au-

torität im digitalen Raum weniger als stabiler Status erscheint, 

sondern als kontingentes Ergebnis aus (1) Plattformarchitektur, 

(2) affektiver Anschlussfähigkeit, (3) interaktiver Bestätigung 

durch Publika und (4) diskursiven Auslassungen, die Komplexität 

reduzieren. Diese Perspektive ermöglicht, digitale religiöse Kom-

munikation zugleich als Ressource (Orientierung, Gemeinschaft, 

Teilhabe) und als Risiko (Engführung, Polarisierung, ideologi-

sche Vereinheitlichung) zu fassen – ohne vorschnell moralisch zu 

urteilen, aber mit klarem Blick auf die Machtbedingungen ihrer 

Sichtbarkeit.23

4. Diskursanalyse als Zugang zur Analyse

digitaler Religionskommunikation

Die folgenden Analysen werden aus einer diskursanalytischen 

Perspektive vorgenommen. Diskursanalyse wird dabei als sozial- 

und geisteswissenschaftlicher Zugang verstanden, der Diskurse 

nicht als bloße Texte, sondern als institutionell und medial ge-

rahmte Aussagepraktiken untersucht, durch die soziale Wirklich-

keit strukturiert und stabilisiert wird.24 Im Mittelpunkt steht somit 

nicht die Bewertung einzelner Aussagen, sondern die Rekonst-

ruktion der Regeln, Regelmäßigkeiten und Bedingungen, unter 

denen bestimmte Deutungen sichtbar, plausibel und anschluss-

fähig werden.25

Für digitale Religionskommunikation ist dieser Zugriff besonders 

geeignet, weil Plattformkommunikation selten als kohärenter 

„Text“ vorliegt, sondern als seriell wiederholte, medial formatier-

te Diskursfragmente (Clips, Captions, Kommentare, Reposts), die 

sich erst in ihrer Regelmäßigkeit als Diskursformation zeigen. His-

torisch-diskursanalytische Zugänge betonen dabei, dass soziale 

Wirklichkeit nur in vermittelter Form zugänglich ist: Ereignisse, 

Strukturen und Prozesse sind untrennbar mit ihren Repräsentati-

onen verknüpft; Diskursanalyse rekonstruiert folglich die Formen 

und Regeln dieser Repräsentation.26 Übertragen auf Social Media 

heißt das: Nicht nur „Inhalte“ sind relevant, sondern die Weise, 

wie religiöse Deutungen medial sichtbar gemacht, ästhetisch ge-

rahmt und wiederholbar organisiert werden.27

Methodisch wird Diskursanalyse hier als rekonstruktive, regelori-

entierte Auswertung umgesetzt. Orientierung bietet ein Auswer-

tungsraster, wie es in diskursanalytischen Arbeiten im Anschluss 

an sozialwissenschaftliche Diskursforschung genutzt wird:  

(1) institutioneller und medialer Kontext, (2) Text-/Oberflächen-

struktur (Gestaltung, thematische Bündelung), (3) sprachlich-

rhetorische Mittel (Argumentationsstrategien, Implikationen, 

Wortschatz/Stil, Akteurskonstruktionen), (4) inhaltlich-ideologi-

sche Aussagen sowie (5) eine systematische Interpretation, die 

21 Tarleton Gillespie, 2018, S. 139.
22 Vgl. Safiya Umoja Noble. (2018). Algorithms of oppression: How search engines reinforce racism. New York University Press.
23 Vgl. Norman Fairclough. (2003). Analysing discourse: Textual analysis for social research. Routledge.
24 Reiner Keller. (2011). Diskursforschung. Eine Einführung für SozialwissenschaftlerInnen (4. Aufl.). Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 8.
25 Keller, 2011, S. 8.
26 Philipp Sarasin. (2003). Geschichtswissenschaft und Diskursanalyse. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 34–35.
27 Sarasin, 2003, S. 34–35.
28 Beate Kern. (2011). Kritische Diskursanalyse Sachunterrichtsbücher an Wiener Volksschulen (Masterarbeit). Wien, S. 16.

4Zwischen Heimat und Hashtag: TikTok-Theologie, Cyber-Umma und das neue Wir

023 

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



diese Elemente aufeinander bezieht.28 Für macht- und norma-

lisierungssensible Fragestellungen kann dieser Zugriff diskurs-

kritisch zugespitzt werden, indem untersucht wird, wie über 

wiederkehrende Formulierungen, Topoi und symbolische Ord-

nungen Legitimation und Delegitimation hergestellt werden.29

Ergänzend ist für den digitalen Kontext zentral, Diskurse als in-

terdisziplinär vernetzte Forschungsarena zu fassen: Diskursfor-

schung wird nicht als einheitliche Methode verstanden, sondern 

als Feld unterschiedlicher Traditionen und Operationalisierun-

gen, das je nach Gegenstand unterschiedliche Werkzeuge bün-

delt.30 Genau deshalb ist es methodisch konsequent, die Analy-

se auf klar benennbare Kategorien (Kontext, rhetorische Mittel, 

Akteurspositionen, Aussagebedingungen) zu stützen, statt „Dis-

kurs“ nur metaphorisch zu verwenden.31

5. Fallanalysen: Predigt als performative Identitätspolitik

5.1 Hanna Hansen: Biografie als diskursive 

Ressource religiöser Autorisierung

Aus diskursanalytischer Perspektive ist Hanna Hansen nicht 

primär als religiöse Akteurin im engeren theologischen Sinn 

relevant, sondern als diskursive Figur, an der sich neue Modi 

religiöser Autoritätsproduktion in digitalen Öffentlichkeiten be-

obachten lassen. Zentral ist dabei die Umdeutung einer bereits 

erfolgreichen Biografie zu einer religiös aufgeladenen Sinn- und 

Ordnungsnarration. In vielen islamistischen oder stark normati-

ven religiösen Kontexten folgen Konversionserzählungen einem 

relativ stabilen Deutungsmuster: Biografische Desintegration, 

moralische Orientierungslosigkeit oder soziale Marginalisierung 

werden rückblickend als Voraussetzung einer späteren „Rettung“ 

durch Religion erzählt. Diese Struktur dient der Legitimation reli-

giöser Wahrheit über das Motiv der Erlösung aus dem Scheitern.

Bei Hanna Hansen lässt sich demgegenüber ein diskursives Ge-

genmodell beobachten, das gerade aus dem scheinbaren bio-

grafischen Erfolg seine normative Kraft bezieht. Ihre Konversion 

wird nicht als Reaktion auf soziale Marginalisierung oder biogra-

fische Desintegration erzählt, sondern als bewusste Abkehr von 

einem Leben, das äußerlich erfolgreich, gesamtgesellschaftlich 

anerkannt und ökonomisch verwertbar war. Dieser Erfolg wird 

jedoch retrospektiv umcodiert: Was zuvor als Leistung, Freiheit 

und Selbstverwirklichung galt, erscheint nun als Ausdruck inne-

rer Leere, moralischer Orientierungslosigkeit und „verwestlichter 

Degeneration“.

Die religiöse Entscheidung fungiert in dieser Logik nicht als kom-

pensatorische Sinnstiftung, sondern als nachträgliche Delegi-

timierung der eigenen Vergangenheit. Die vormals erfolgreiche 

Biografie wird diskursiv entwertet, um die Konversion als Akt hö-

herer Einsicht erscheinen zu lassen. Dadurch entsteht ein stark 

emotionalisiertes Deutungsmuster: Nicht Scheitern führt zur 

Religion, sondern das angebliche Durchschauen einer inhaltlich 

hohlen, dekadenten Moderne. Der Islam wird so als einzig ver-

bleibende Ordnung präsentiert, die Tiefe, Wahrheit und morali-

sche Substanz verspricht.

Diskursanalytisch betrachtet handelt es sich um eine strategi-

sche Umdeutung von Erfolg: Gesellschaftliche Anerkennung 

wird nicht negiert, sondern in moralische Schuld transformiert. 

Gerade diese Bewegung erzeugt Autorität, weil sie Distinktion 

herstellt. Die Botschaft lautet implizit: Wer den Islam wählt, tut 

dies nicht aus Schwäche, sondern aus Überlegenheit gegenüber 

einer oberflächlichen Mehrheitsgesellschaft. Religiöse Wahrheit 

wird damit nicht argumentativ begründet, sondern über eine 

biografische Kontrastdramaturgie emotional plausibilisiert. Dis-

kursanalytisch verschiebt sich dadurch die Geltungslogik religiö-

ser Aussagen: Religiöse Wahrheit wird nicht argumentativ oder 

theologisch begründet, sondern biografisch verkörpert. Der 

Islam erscheint plausibel, weil er von einem Subjekt vertreten 

wird, das bereits über soziales, ästhetisches und symbolisches 

Kapital verfügt. Genau diese Verschiebung beschreibt Reiner 

Keller als zentrales Merkmal diskursiver Macht: Aussagen gewin-

nen Geltung nicht allein durch ihren Inhalt, sondern durch ihre 

Einbettung in soziale Träger, Kontexte und Deutungsmuster.32 

wird nicht als Reaktion auf soziale Marginalisierung oder biogra-

fische Desintegration erzählt, sondern als bewusste Abkehr von 

einem Leben, das äußerlich erfolgreich, gesamtgesellschaftlich 

anerkannt und ökonomisch verwertbar war. Dieser Erfolg wird 

jedoch retrospektiv umcodiert: Was zuvor als Leistung, Freiheit 

und Selbstverwirklichung galt, erscheint nun als Ausdruck inne-

rer Leere, moralischer Orientierungslosigkeit und „verwestlichter 

Degeneration“.

Die religiöse Entscheidung fungiert in dieser Logik nicht als kom-

pensatorische Sinnstiftung, sondern als nachträgliche Delegi-

timierung der eigenen Vergangenheit. Die vormals erfolgreiche 

Biografie wird diskursiv entwertet, um die Konversion als Akt hö-

herer Einsicht erscheinen zu lassen. Dadurch entsteht ein stark 

emotionalisiertes Deutungsmuster: Nicht Scheitern führt zur 

4

29 Siegfried Jäger. (2004). Kritische Diskursanalyse. Eine Einführung (4. Aufl.). Münster: Unrast.
30 Vgl. Johannes Angermüller & Juliette Wedl. (2014). Diskursforschung in der Soziologie. In DiskursNetz (Band 1). Bielefeld: transcript, S. 162–191-
31 Vgl. Angermüller & Wedl, 2014, S. 162–191.

Zwischen Heimat und Hashtag: TikTok-Theologie, Cyber-Umma und das neue Wir

024

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



Religion, sondern das angebliche Durchschauen einer inhaltlich 

hohlen, dekadenten Moderne. Der Islam wird so als einzig ver-

bleibende Ordnung präsentiert, die Tiefe, Wahrheit und morali-

sche Substanz verspricht.

Diskursanalytisch betrachtet handelt es sich um eine strategi-

sche Umdeutung von Erfolg: Gesellschaftliche Anerkennung 

wird nicht negiert, sondern in moralische Schuld transformiert. 

Gerade diese Bewegung erzeugt Autorität, weil sie Distinktion 

herstellt. Die Botschaft lautet implizit: Wer den Islam wählt, tut 

dies nicht aus Schwäche, sondern aus Überlegenheit gegenüber 

einer oberflächlichen Mehrheitsgesellschaft. Religiöse Wahrheit 

wird damit nicht argumentativ begründet, sondern über eine 

biografische Kontrastdramaturgie emotional plausibilisiert. Dis-

kursanalytisch verschiebt sich dadurch die Geltungslogik religiö-

ser Aussagen: Religiöse Wahrheit wird nicht argumentativ oder 

theologisch begründet, sondern biografisch verkörpert. Der 

Islam erscheint plausibel, weil er von einem Subjekt vertreten 

wird, das bereits über soziales, ästhetisches und symbolisches 

Kapital verfügt. Genau diese Verschiebung beschreibt Reiner Kel-

ler als zentrales Merkmal diskursiver Macht: Aussagen gewinnen 

Geltung nicht allein durch ihren Inhalt, sondern durch ihre Ein-

bettung in soziale Träger, Kontexte und Deutungsmuster.32

Eine zentrale Rolle in digitalen religiösen Öffentlichkeiten spielt 

die visuelle Dimension religiöser Selbstinszenierung. Insbeson-

dere bei weiblichen religiösen Influencerinnen verbindet sich 

körperliche Attraktivität mit Fitness, Modebewusstsein und reli-

giöser Symbolik zu einem kohärenten ästhetischen Gesamtbild. 

Diese Verbindung wirkt nicht primär argumentativ, sondern prä-

reflexiv: Religiöse Normativität erscheint nicht als Ergebnis theo-

logischer Aushandlung, sondern als selbstverständlich, ruhig, 

kontrolliert und emotional stimmig.

Diskursanalytisch handelt es sich dabei um eine Verschiebung 

von Begründung zu Erscheinung. Religiöse Geltung wird weni-

ger durch Inhalte, Texte oder Argumente hergestellt als durch 

körperlich-visuelle Verkörperung. Nimet Seker beschreibt diesen 

Mechanismus als Teil einer symbolischen Geschlechterordnung, 

in der Attraktivität selbst zur diskursiven Ressource wird: Die 

Sichtbarkeit des Körpers erzeugt Glaubwürdigkeit, während die 

inhaltliche Komplexität religiöser Aussagen in den Hintergrund 

tritt.33

In dieser Logik fungiert der weibliche Körper nicht nur als Träger 

religiöser Zeichen, sondern als Beweisform religiöser Richtigkeit. 

Was als „authentisch“, „richtig“ oder „vorbildlich“ gilt, wird still-

schweigend über ästhetische Kriterien mitbestimmt. Religiöse 

Praxis erscheint dann glaubwürdig, wenn sie zugleich begeh-

renswert, diszipliniert und visuell anschlussfähig ist.34

Aus diskursanalytischer Perspektive ist diese Dynamik problema-

tisch, weil „Attraktivität“ hier nicht neutral bleibt, sondern nor-

mativ aufgeladen wird. Sie etabliert implizite Maßstäbe religiöser 

Anerkennung und produziert zugleich Ausschlüsse: Andere Kör-

per, andere Biografien, andere Formen religiöser Praxis bleiben 

unsichtbar oder erscheinen als defizitär, ohne explizit problema-

tisiert zu werden. Diskursive Macht wirkt hier nicht über Verbot 

oder offene Abwertung, sondern über ästhetische Normalisie-

rung und symbolische Hierarchisierung.35

Die hier beschriebene Dynamik ist nicht als individuelle Strate-

gie zu bewerten, sondern als diskursive Struktur, die über die 

einzelne Person hinausweist. Biografischer Erfolg wird zur Le-

gitimationsfolie religiöser Ordnung, Emotionalisierung ersetzt 

Argumentation, Sichtbarkeit ersetzt methodische Begründung. 

In dieser Struktur liegt ein erhebliches Mobilisierungspotenzial, 

weil sie religiöse Deutung als selbstverständlich, begehrenswert 

und widerspruchsarm erscheinen lässt.

5.2 Dženan & Amina: Normative Grenzziehungen,

Expertise und die Re-Regulierung sozialer Ordnung

In den medialen Formaten von Dženan & Amina wird nicht nur 

ein idealisiertes Beziehungsmodell präsentiert, sondern schritt-

weise ein umfassender normativer Ordnungsrahmen etabliert, 

der zentrale Bereiche von Intimität, Partnerschaft, Sexualität und 

Berufsethik strukturiert. Auffällig ist dabei weniger die einzelne 

Aussage als die Kohärenz der vermittelten Regeln, die über wie-

derholte Alltagskommunikation als selbstverständlich erschei-

nen.36

Ein wiederkehrendes Motiv ist die strikte Regulierung legitimer 

Beziehungskonstellationen. In mehreren Beiträgen wird deutlich 

gemacht, dass Ehe ausschließlich als heterosexuelle Verbindung 

gedacht wird und dass sowohl gleichgeschlechtliche Partner-

schaften als auch die Ehe einer Muslimin mit einem nicht-mus-

limischen Mann ausgeschlossen werden. Diese Grenzziehungen 

4

32 Keller. (2011). S. 8.
33 Nimet Seker. (2019). Die Verletzlichkeit der muslimischen Frau und die symbolische Geschlechterordnung. Alhambra Gesellschaft, https://alhambra-gesellschaft.de/2019/02/die-verletzlich-
keit-der-muslimischen-frau-und-die-symbolische-geschlechterordnung/ (online Zugang am 10.09.2025)
34 Seker, 2019.
35 Seker, 2019.
36 https://www.youtube.com/@ItsDzamina

Zwischen Heimat und Hashtag: TikTok-Theologie, Cyber-Umma und das neue Wir

025 

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



werden dabei nicht als umstrittene Positionen verhandelt, son-

dern als gegebene Ordnung präsentiert. Diskursanalytisch han-

delt es sich um eine Naturalisation normativer Setzungen: Was 

religiös begründet ist, erscheint zugleich sozial alternativlos.

Besonders wirksam ist, dass diese Regeln nicht primär in einem 

moralisch-strengen Ton formuliert werden, sondern eingebettet 

sind in affektive, humorvolle oder beratende Kontexte. Dadurch 

wird Normativität entdramatisiert und zugleich stabilisiert. Ab-

weichende Lebensformen werden nicht explizit angegriffen, aber 

durch konsequente Nicht-Anerkennung diskursiv ausgeschlos-

sen. Sichtbar wird damit ein enger Möglichkeitsraum dessen, 

was als legitimes muslimisches Leben gilt.

Ein weiterer zentraler Aspekt ist die Externalisierung religiöser 

Entscheidungsautorität. In Beiträgen, in denen Partnerwahl 

thematisiert wird, wird empfohlen, dass Frauen einen „religiö-

sen Mann“ suchen sollen, dessen religiöse Eignung nicht primär 

durch eigene Einschätzung, sondern über eine spezialisierte 

Plattform beurteilt wird. Angebote wie Nasibi 37fungieren dabei 

als quasi-institutionelle Instanzen, die definieren, was als religiös 

korrekt, geeignet oder kompatibel gilt. Diskursanalytisch lässt 

sich dies als Delegation individueller Urteilskraft an expertisierte 

Strukturen beschreiben. Religiöse Mündigkeit wird nicht geför-

dert, sondern durch standardisierte Kriterien ersetzt, die außer-

halb der handelnden Subjekte liegen.

Auch im Bereich beruflicher Rollen zeigen sich ähnliche Muster 

normativer Re-Regulierung. Die Aussage, dass männliche Ärzte 

ausschließlich Männer und weibliche Ärztinnen ausschließlich 

Frauen behandeln sollten, sofern keine Ausnahmesituation vor-

liegt, etabliert eine geschlechtlich segmentierte Ordnung pro-

fessioneller Praxis. Diese Ordnung wird nicht als pragmatische 

Notlösung dargestellt, sondern als präferierter Normalfall. Dis-

kursanalytisch verweist dies auf eine Re-Moralisierung berufli-

cher Felder, in denen religiös begründete Geschlechtertrennung 

über bestehende professionelle Ethiken gelegt wird.

Gemeinsam ist all diesen Diskursfragmenten, dass sie keine offe-

ne Argumentation entfalten. Stattdessen werden Regeln, Verbote 

und Präferenzen als lebensnahe Orientierungshilfen präsentiert. 

Genau darin liegt ihre Wirksamkeit: Normen erscheinen nicht als 

Ergebnis von Aushandlung, sondern als Ausdruck einer höheren, 

vor-sozialen Ordnung. Diskursiv entsteht so eine klare Hierarchie 

zwischen legitimen und illegitimen Lebensentwürfen, ohne dass 

diese Hierarchie explizit problematisiert wird.

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass die dargestellten 

Inhalte weniger durch einzelne Aussagen als durch ihre kumulati-

ve Struktur wirken. Sie stabilisieren ein geschlossenes Ordnungs-

system, das Intimität, Sexualität, Partnerwahl und Beruf entlang 

religiös codierter Geschlechterlogiken organisiert. Diskursana-

lytisch handelt es sich um eine Form stiller Normsetzung, die 

nicht polarisiert, aber nachhaltig prägt – gerade weil sie sich als 

alltagsnah, beratend und emotional anschlussfähig präsentiert.

5.3 Scheikh Ibrāhīm (al-ʿAzāzī): Simulation religiöser Autorität im 

digitalen Diskurs

Aus diskursanalytischer Perspektive lässt sich die öffentliche 

Präsenz von Scheikh Ibrāhīm (al-ʿAzāzī) als Beispiel für eine me-

dial vermittelte Autoritätsinszenierung lesen, bei der religiöse 

Geltung weniger über inhaltliche Argumentation als über sicht-

bare, wiedererkennbare Codes erzeugt wird. Diskurse werden 

hier nicht primär durch kohärente theologische Begründungen 

strukturiert, sondern durch performative Marker, die Legitimität 

suggerieren.

Zentral ist dabei die visuelle Rahmung: traditionelle Kleidung, 

gezielte Körperhaltung, ritualisierte Sprachmuster und melodi-

sierte Rezitation fungieren als Autoritätssignale, die in digitalen 

Öffentlichkeiten schnell lesbar sind. Diskursanalytisch handelt es 

sich um eine Form der Verdichtung symbolischer Zeichen, durch 

die ein Ort legitimen Sprechens behauptet wird, ohne dass die-

ser epistemisch abgesichert werden müsste.38

Die in kurzen Videoformaten präsentierten Inhalte folgen häufig 

einem reduktiven Muster: kurze Fragen, kurze Antworten, klare 

Verbote, eindeutige Zuschreibungen. Komplexe theologische 

Kontexte, historische Einordnungen oder innerislamische Plu-

ralität bleiben dabei systematisch ausgeblendet. Hadithe und 

Verweise auf eine vermeintlich „reine Frühzeit“ erscheinen nicht 

als Gegenstand methodischer Auslegung, sondern als diskursive 

Abkürzungen, die Eindeutigkeit herstellen. In der Logik digitaler 

Plattformen erhöht gerade diese Vereinfachung Anschlussfähig-

keit und Wiederholbarkeit.

Auffällig ist dabei weniger der konkrete Inhalt einzelner Aussagen 

als die diskursive Funktion der Inszenierung: Religiöse Autorität 

wird nicht ausgehandelt, sondern vorausgesetzt. Die Rolle des 

Predigers erscheint nicht als interpretierende Position innerhalb 

eines pluralen Diskurses, sondern als Sprecher einer bereits fest-

stehenden Wahrheit. Damit verschiebt sich die Geltungslogik re-

ligiöser Aussagen von argumentativer Nachvollziehbarkeit hin zu 

37 https://start.nasibi.de/
38 vgl. Michel Foucault. (1973). Die Archäologie des Wissens. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
39 Keller. (2011), S. 8

4Zwischen Heimat und Hashtag: TikTok-Theologie, Cyber-Umma und das neue Wir

026

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



performativer Evidenz.39

Diese Selbstinszenierung wird durch externe Diskurse zusätzlich 

gerahmt. Behördliche Einschätzungen, etwa durch das Landes-

amt für Verfassungsschutz Baden-Württemberg, verorten al-

ʿAzāzī innerhalb salafistischer Netzwerke und beschreiben seine 

Aktivitäten als Teil eines sich wandelnden islamistischen Kom-

munikationsfeldes.40 Diskursanalytisch ist hierbei weniger die 

juristische Bewertung relevant als die Klassifikationslogik: Der 

Akteur wird in einen sicherheitsbehördlichen Deutungsrahmen 

eingebettet, der bestimmte Lesarten nahelegt und andere aus-

blendet.

Auch journalistische Berichterstattung greift diese Rahmung auf 

und verbindet sie mit Narrativen von Beobachtung, Anklage und 

öffentlicher Sichtbarkeit. Die Neue Zürcher Zeitung beschreibt 

al-ʿAzāzī als digitalen Prediger, dessen Reichweite, Rhetorik und 

öffentliche Wahrnehmung zunehmend Gegenstand rechtlicher 

und politischer Auseinandersetzungen werden.41 Solche Texte 

tragen zur Diskursivierung der Figur bei, indem sie sie zugleich 

individualisieren und typisieren.

In der Zusammenschau wird deutlich: Die Wirkungsmacht von 

al-ʿAzāzī liegt weniger in theologischer Innovation als in der pass-

genauen Anpassung religiöser Kommunikation an Plattformlogi-

ken. Kleidung, Sprache und Format fungieren als Mittel der Auto-

ritätssimulation, während inhaltliche Reduktion und moralische 

Eindeutigkeit algorithmische Sichtbarkeit begünstigen. Religiöse 

Wahrheit erscheint hier nicht als Ergebnis von Auslegung, son-

dern als ästhetisch und performativ erzeugte Selbstverständlich-

keit.

Diskursanalytisch zeigt sich damit ein Strukturproblem digitaler 

Religionskommunikation: Wo Sichtbarkeit, Wiederholung und 

emotionale Klarheit über Reichweite entscheiden, wird religiöse 

Autorität zunehmend entkoppelt von methodischer Reflexivität 

und pluraler Aushandlung. Die Analyse zielt daher nicht auf in-

dividuelle Schuldzuschreibung, sondern auf die Strukturen, die 

solche Formen religiöser Geltungsproduktion ermöglichen und 

stabilisieren. 

5.4 Abul Baraa: Diskursive Verfestigung

salafistischer Ordnungsvorstellungen#

Aus diskursanalytischer Perspektive lässt sich die öffentliche 

Wirksamkeit von Abul Baraa (bürgerlich: Ahmad Armih) als Bei-

spiel für eine stabilisierte salafistische Diskursposition beschrei-

ben, die sich durch Wiederholung, Vereinfachung und klare 

Grenzziehungen konstituiert.42 Seine religiöse Autorität entsteht 

weniger durch argumentative Offenheit oder theologische Diffe-

renzierung als durch die permanente Reproduktion eindeutiger 

Ordnungsmuster, die Zugehörigkeit und Ausschluss zugleich 

strukturieren.

Zentral ist dabei die binäre Codierung sozialer Wirklichkeit. In 

Predigten und Onlineformaten wird die Welt konsequent entlang 

religiöser Loyalitätsachsen organisiert: Gläubige versus Ungläu-

bige, Wahrheit versus Irrtum, Gemeinschaft versus Mehrheits-

gesellschaft. Diese Logik entspricht dem salafistischen Prinzip 

al-walāʾ wa-l-barā,ʾ also der Loyalität gegenüber den „wahrhaft 

Gläubigen“ und der Abgrenzung gegenüber allen anderen.43

Diskursanalytisch ist dabei nicht entscheidend, ob diese Posi-

tionen vertreten werden, sondern wie sie kommuniziert werden. 

Abul Baraa operiert überwiegend mit kurzen, normativen Aus-

sagen, religiösen Imperativen und moralischen Gewissheiten. 

Fragen werden nicht als offene Probleme, sondern als Prüfsteine 

der richtigen Haltung behandelt. Dadurch wird Religion nicht als 

Auslegungspraxis, sondern als disziplinierende Ordnung insze-

niert.

Ein weiterer relevanter Aspekt in der digitalen Präsenz Abul Bar-

aas ist die gezielte affektive Rahmung seiner Inhalte durch humo-

ristische Elemente und die partielle Imitation jugendsprachlicher 

Register. In zahlreichen Kurzformaten tritt er nicht ausschließlich 

als strenger Prediger auf, sondern kombiniert normative Aussa-

gen mit scherzhaften Kommentaren, ironischen Pointen oder 

bewusst vereinfachter Sprache. Diese Inszenierung erzeugt Nähe 

und senkt die kommunikative Schwelle zwischen religiöser Auto-

rität und jungem Publikum.

Diskursanalytisch handelt es sich hierbei um eine Strategie der 

Sympathieproduktion, bei der religiöse Normativität nicht fron-

tal vermittelt, sondern affektiv abgefedert wird. Die Ernsthaftig-

keit der Inhalte tritt temporär in den Hintergrund, während die 

soziale Beziehung zwischen Sprecher und Rezipient:innen ge-

stärkt wird. Dadurch entsteht ein Kommunikationsmodus, in 

dem Zustimmung weniger über inhaltliche Überzeugung als 

über emotionale Anschlussfähigkeit hergestellt wird.

Problematisch ist diese Strategie insofern, als sie asymmetri-

sche Machtverhältnisse verschleiert. Die humorvolle, schein-

bar informelle Ansprache erzeugt den Eindruck von Gleichran-

gigkeit, während die vermittelten Inhalte weiterhin eindeutig 

40 Vgl. Landesamt für Verfassungsschutz Baden-Württemberg. (2022). Salafistische Netzwerke im Wandel – Teil 11: Ibrahim AL-Azzazi. Stuttgart.
41 Neue Zürcher Zeitung. (2024). Beobachtet, angeklagt, verschwunden: Dem TikTok-Prediger Ibrahim al-Azzazi droht ein Prozess wegen Volksverhetzung. Zürich.
42 Vgl. Landesamt für Verfassungsschutz Baden-Württemberg. (2022). Salafistische Netzwerke im Wandel – Teil 10: Ahmad ABUL BARAA. Stuttgart.
43 Landesamt für Verfassungsschutz Niedersachsen, 2020; Landesamt für Verfassungsschutz Baden-Württemberg, 2022.

4Zwischen Heimat und Hashtag: TikTok-Theologie, Cyber-Umma und das neue Wir

027 

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



hierarchisch, normativ und exklusiv bleiben. Religiöse Gebote, 

Abgrenzungslogiken und moralische Bewertungen erscheinen 

nicht als autoritative Setzungen, sondern als beiläufige Selbst-

verständlichkeiten, die im Rahmen eines „lockeren“ Austauschs 

akzeptiert werden.

In der Logik der Diskursanalyse lässt sich dies als Affektbindung 

bei gleichzeitiger Normstabilisierung beschreiben: Die emo-

tionale Offenheit des Formats erleichtert den Zugang, ohne den 

normativen Kern des Diskurses zu relativieren. Vielmehr wird die-

ser Kern durch positive Emotionen, Wiederholung und soziale 

Nähe nachhaltig verankert. Gerade für junge Rezipient:innen, die 

sich in Phasen religiöser oder identitärer Orientierung befinden, 

entsteht so ein Deutungsrahmen, der kaum Widerspruch zulässt, 

weil er nicht als strenge Belehrung, sondern als wohlwollende 

Anleitung erscheint.

Damit erweitert sich die diskursive Wirkung Abul Baraas über 

explizite Predigtinhalte hinaus. Die Kombination aus humoristi-

scher Oberfläche und rigider inhaltlicher Struktur verstärkt die 

Anschlussfähigkeit salafistischer Ordnungsvorstellungen und 

trägt zu ihrer Normalisierung im digitalen Alltag bei, ohne dass 

ihre impliziten Ausschlüsse und Hierarchien offen thematisiert 

werden.

Die mediale Verschiebung seiner Tätigkeit nach der Schließung 

der as-Sahaba-Moschee verstärkt diesen Effekt. Die Verlage-

rung auf Plattformen wie YouTube, Instagram und TikTok führt 

zu einer Formatanpassung, bei der komplexe religiöse Diskurse 

zugunsten klarer, wiederholbarer Botschaften reduziert werden. 

Sichtbarkeit entsteht durch Regelmäßigkeit, Wiederholung und 

emotionale Eindeutigkeit, nicht durch argumentative Tiefe. Da-

mit wird eine diskursive Umgebung geschaffen, in der Ambigui-

tät systematisch ausgeschlossen bleibt.44

Auffällig ist zudem die Opfernarration, die sich durch viele Aus-

sagen zieht. Der Islam erscheint als permanent angegriffen, 

missverstanden oder verfolgt. Diese Rahmung erzeugt ein ge-

schlossenes Deutungsmuster, in dem Kritik nicht als legitimer 

Diskursbeitrag, sondern als feindlicher Akt gelesen wird. Die Auf-

forderung zur inneren Abgrenzung von der Mehrheitsgesellschaft 

folgt daraus fast zwangsläufig und stabilisiert eine Form symbo-

lischer Parallelität.45

Behördliche Analysen beschreiben diese Diskursstruktur als 

potenziell radikalisierend, nicht wegen einzelner Aussagen, son-

dern wegen ihrer kumulativen Wirkung: Wiederkehrende Abwer-

tungen, moralische Überhöhungen der eigenen Gruppe und die 

konsequente Delegitimierung alternativer Lebensentwürfe er-

zeugen ein konsistentes, aber eng geführtes Weltbild.46

Aus diskursanalytischer Sicht zeigt sich damit ein Typus religiöser 

Kommunikation, in dem Autorität durch Wiederholung entsteht. 

Die ständige Reproduktion derselben Deutungsmuster verleiht 

ihnen den Anschein von Selbstverständlichkeit. Religiöse Wahr-

heit wird nicht ausgehandelt, sondern performativ gesetzt. Der 

Diskurs stabilisiert sich nicht durch Überzeugung, sondern durch 

die Reduktion möglicher Alternativen.

In dieser Logik fungiert Abul Baraa weniger als theologischer Ver-

mittler denn als diskursiver Fixpunkt, an dem sich bestimmte sa-

lafistische Ordnungsvorstellungen verdichten. Seine Wirksamkeit 

erklärt sich nicht aus Innovation, sondern aus der konsequenten 

Wiederholung eines klar strukturierten Deutungsrahmens, der in 

digitalen Öffentlichkeiten besonders anschlussfähig ist.

5.5 Sertac Odabaş: Selektive Apologetik

und asymmetrische Kontextualisierung religiöser Kritik

Ein zentrales Merkmal der öffentlichen Kommunikation Sertac 

Odabaş’ ist die asymmetrische Behandlung religiöser Tradi-

tionen, insbesondere im Vergleich zwischen Christentum und 

Islam. In seiner Apologetik gegenüber christlichen Glaubens-

grundlagen greift er wiederholt auf stark selektive Darstellungen 

zentraler theologischer Konzepte zurück, etwa der Christologie 

oder der Trinitätslehre. Einzelne Bibelstellen oder dogmatische 

Formulierungen werden isoliert, zugespitzt und polemisch inter-

pretiert, um innere Widersprüche, Unverständlichkeit oder Irra-

tionalität zu markieren.

Diskursanalytisch handelt es sich hierbei um eine Strategie der 

Dekontextualisierung: Komplexe theologische Traditionslinien 

werden auf pointierte Bruchstellen reduziert, die anschließend 

als Beleg für die grundsätzliche Unhaltbarkeit des christlichen 

Glaubens herangezogen werden. Die argumentative Funktion 

dieser Vorgehensweise liegt weniger in einer ernsthaften inter-

religiösen Auseinandersetzung als in der symbolischen Delegiti-

mierung des Anderen.

Demgegenüber zeigt sich im Umgang mit Kritik am Islam ein ge-

genteiliger Modus. Hier wird konsequent auf Kontextualisierung 

verwiesen: historische Einbettung, sprachliche Nuancen, Aus-

legungstraditionen und Missverständnisse externer Kritiker:in-

nen. Kritik wird nicht als inhaltlich gleichwertige Gegenposition 

44 Vgl. Keller, 2011.
45 Verfassungsschutz Niedersachsen, 2020.
46 Landesamt für Verfassungsschutz Baden-Württemberg, 2022.

4Zwischen Heimat und Hashtag: TikTok-Theologie, Cyber-Umma und das neue Wir

028

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



behandelt, sondern als Ergebnis unzureichender Kenntnis oder 

fehlerhafter Lesart gerahmt. Damit operiert die Argumentation 

mit zwei unterschiedlichen Maßstäben der Interpretation: Re-

duktion und Zuspitzung gegenüber dem Christentum, Differen-

zierung und Relativierung gegenüber dem eigenen religiösen 

System.

Diese doppelte Standardssetzung stabilisiert eine diskursive 

Hierarchie religiöser Rationalität. Der Islām erscheint als in sich 

kohärentes, logisch konsistentes System, das lediglich falsch ver-

standen werde, während das Christentum als strukturell wider-

sprüchlich und epistemisch defizitär dargestellt wird. Die Über-

legenheit des eigenen Glaubens wird somit nicht primär durch 

positive theologische Argumente begründet, sondern durch die 

systematische Schwächung konkurrierender Deutungssysteme.

Diese apologetische Struktur wird durch die mediale und per-

formative Erweiterung seiner Aktivitäten verstärkt. Odabaş 

agiert nicht nur in monologischen Online-Formaten, sondern 

inszeniert sich auch in dialogischen Settings: Straßeninterviews, 

öffentliche Gespräche, Debattenformate sowie YouTube-Videos 

mit eingeladenen Gästen. Diese Settings erzeugen den Eindruck 

offener Auseinandersetzung, sind jedoch häufig asymmetrisch 

angelegt, da Themenwahl, Framing und argumentative Leitlinien 

klar vorgegeben sind.

Diskursanalytisch lässt sich dies als kontrollierte Dialogizität be-

schreiben. Der Austausch dient weniger der Ergebnisoffenheit 

als der performativen Demonstration eigener Überlegenheit. 

Religiöse Autorität entsteht hier nicht aus institutioneller Legiti-

mation, sondern aus der wiederholten öffentlichen Darstellung 

rhetorischer Kontrolle, Schlagfertigkeit und argumentativer Sou-

veränität.

Besondere Relevanz kommt schließlich den von Odabaş be-

worbenen Kurs- und Bildungsformaten zu, die über Plattformen 

wie iman.ngo angeboten werden. Diese Angebote markieren 

eine Verschiebung von punktueller Influencer-Kommunikation 

hin zu strukturierten Lehrformaten. Religiöses Wissen wird hier 

systematisiert, modularisiert und in curricularer Form vermittelt 

– jedoch außerhalb klassischer theologischer Ausbildungsstruk-

turen.

Aus diskursanalytischer Perspektive fungieren solche Kurse als 

Verdichtungsräume normativer Wissensproduktion. Sie binden 

Rezipient:innen längerfristig, erzeugen Loyalität und stabilisie-

ren ein bestimmtes religiöses Deutungsangebot als kohärentes 

Ganzes. Die Rolle des Predigers verschiebt sich dabei vom öffent-

lichen Apologeten zum didaktisch autorisierten Wissensvermitt-

ler. Autorität wird nicht mehr nur performativ erzeugt, sondern 

organisatorisch abgesichert.

Diese Entwicklung verweist auf eine neue Dynamik digitaler Re-

ligionsvermittlung: Reichweite wird in Lehrkompetenz übersetzt, 

mediale Sichtbarkeit in epistemische Geltung transformiert. Re-

ligiöse Bildung erscheint dabei nicht als pluraler Aushandlungs-

prozess, sondern als klar strukturierte Anleitung, die Orientie-

rung verspricht und Komplexität reduziert.

6. Influencer als Dozenten? Digitale Lehrkanzeln

und die Refiguration religiöser Bildung

Mit der zunehmenden Institutionalisierung religiöser Social-Me-

dia-Akteure lässt sich eine deutliche Verschiebung von performa-

tiver Verkündigung hin zu formalisierten Lehrformaten beobach-

ten. Religiöse Influencer:innen beschränken sich nicht länger auf 

kurze Beiträge im Feed, sondern überführen ihre Reichweite in 

strukturierte Bildungsangebote – etwa in Form von Online-Kur-

sen, digitalen „Akademien“ oder geschlossenen Lerncommuni-

ties. Diese Entwicklung markiert eine neue Phase der Plattformi-

sierung religiösen Wissens.

Diskursanalytisch ist dabei weniger die bloße Existenz solcher 

Angebote relevant als ihre epistemische Rahmung. Die vermittel-

ten Inhalte präsentieren sich häufig als systematisches religiöses 

Wissen und greifen dabei auf klassische Legitimationsbegriffe 

wie ʿilm, Authentizität oder – zumindest rhetorisch – auf Formen 

traditioneller Wissensweitergabe zurück. Gleichzeitig bleiben 

jedoch zentrale Elemente akademischer Theologie weitgehend 

ausgeklammert: methodische Selbstreflexion, historisch-kriti-

sche Kontextualisierung, innerreligiöse Pluralität und die syste-

matische Auseinandersetzung mit Dissens.

Besonders aufschlussreich ist die Beobachtung, dass diese di-

gitalen Lehrformate zunehmend Orientierungsfunktion für pä-

dagogische Akteur:innen übernehmen. Hinweise aus aktuellen 

Projekten deuten darauf hin, dass sich einzelne Religionspäda-

gog:innen oder Gemeindeprediger:innen weniger an universitä-

ren Curricula oder staatlich anerkannten Ausbildungsstrukturen 

orientieren, sondern verstärkt an Inhalten aus Social-Media-Se-

minaren, YouTube-Reihen oder alternativen Online-Kursen. Reli-

giöse Bildung verlagert sich damit partiell aus institutionell kon-

trollierten Räumen in informelle, aber hochgradig normierende 

4Zwischen Heimat und Hashtag: TikTok-Theologie, Cyber-Umma und das neue Wir

029 

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



Wissensmilieus.

Diese digitalen Lehrkanzeln stehen faktisch in Konkurrenz zu 

islamisch-theologischen Fakultäten und anerkannten Ausbil-

dungseinrichtungen. Während akademische Theologie auf Dif-

ferenzierung, Ambiguitätstoleranz und methodische Offenheit 

angewiesen ist, bieten die neuen Formate klare Ordnungsvor-

stellungen, reduzierte Komplexität und identitätsstabilisierende 

Gewissheiten. Gerade Akteur:innen mit Distanz oder Misstrauen 

gegenüber akademischer Theologie finden hier niedrigschwelli-

ge Anschlussmöglichkeiten, die keine Irritation, sondern Bestäti-

gung versprechen.

Diskursiv betrachtet entsteht so eine Parallelstruktur religiöser 

Wissensproduktion. Reichweite wird in Lehrkompetenz transfor-

miert, mediale Sichtbarkeit in epistemische Autorität übersetzt. 

Was zuvor viral zirkulierte, wird nun curricular verfestigt. Die 

Grenze zwischen religiöser Orientierung und normativer Anlei-

tung verwischt, ohne dass dies explizit thematisiert wird.

Langfristig deutet diese Entwicklung auf eine Verschiebung theo-

logischer Deutungshoheit hin. Wenn populär inszenierte Ortho-

doxie systematisch pluralen Diskurs ersetzt und digitale Gefolg-

schaft als Maßstab religiöser Kompetenz fungiert, verändert sich 

nicht nur die Form religiöser Bildung, sondern auch ihr gesell-

schaftlicher Ort. Die Frage betrifft damit nicht einzelne Akteure, 

sondern die strukturellen Bedingungen, unter denen religiöses 

Wissen im digitalen Raum als gültig, autoritativ und lehrbar er-

scheint.

7. Edit-Kultur, Reposts und die algorithmische

Reproduktion religiöser Geltung

Die Wirkmacht religiöser Inhalte in sozialen Medien erschöpft 

sich nicht in ihrer ursprünglichen Produktion. Ein zentraler, bis-

lang häufig unterschätzter Faktor liegt in ihrer sekundären Zir-

kulation: Edits, Reposts, Reactions und Remixes fungieren als 

eigenständige diskursive Praktiken, durch die religiöse Aussagen 

neu gerahmt, verschoben und stabilisiert werden. Inhalte wer-

den gekürzt, neu zusammengeschnitten, mit Musik, Emojis oder 

visuellen Effekten unterlegt und in neue Kontexte eingebettet. 

Dabei löst sich die Aussage zunehmend von ihrer ursprünglichen 

Situation, Intention und theologischen Einbettung.

Diskursanalytisch handelt es sich hierbei nicht um bloße Weiter-

verbreitung, sondern um eine Re-Autorisierung durch Wieder-

holung. Die Bedeutung religiöser Aussagen entsteht weniger aus 

argumentativer Begründung als aus ihrer performativen Präsenz 

im Feed. Was häufig erscheint, wird als relevant wahrgenom-

men; was viral geht, gewinnt den Status impliziter Geltung. Theo-

logische Komplexität wird dabei nicht aktiv widerlegt, sondern 

schlicht überformt durch Sichtbarkeit und Wiedererkennbarkeit.

Besonders wirksam ist dieser Mechanismus dort, wo stark nor-

mativ geprägte religiöse Aussagen – etwa zu Geschlecht, Moral 

oder gesellschaftlicher Ordnung – durch humoristische oder iro-

nisierende Edits ästhetisch entschärft werden. Reaktionsforma-

te, Meme-Strukturen oder populäre Soundeffekte verschieben 

den Fokus von der Aussage selbst auf ihre Rezeption. Die nor-

mative Setzung bleibt erhalten, erscheint jedoch als beiläufig, 

spielerisch oder „harmlos“. Dadurch wird Kritik nicht frontal ab-

gewehrt, sondern unterlaufen: Die Aussage wird nicht diskutiert, 

sondern affektiv normalisiert.

Diese Verschiebung hat tiefgreifende diskursive Folgen. Religiö-

se Kommunikation wird zunehmend kollektiv produziert, ohne 

dass Verantwortlichkeit oder Autorenschaft klar benennbar blei-

ben. Nicht nur Prediger:innen oder Influencer:innen fungieren 

als diskursive Akteure, sondern auch jene, die Inhalte weiter-

verarbeiten, kommentieren oder ironisch rahmen. Zustimmung 

wird nicht mehr explizit artikuliert, sondern performativ ange-

zeigt – durch Likes, Reposts und algorithmische Verstärkung.

In dieser Logik ersetzt algorithmische Zirkulation klassische For-

men religiöser Legitimation. Geltung entsteht nicht durch isnād, 

Argument oder institutionelle Einbettung, sondern durch Reich-

weite, Wiederholung und emotionale Anschlussfähigkeit. Die 

Plattform fungiert damit als stiller Ko-Produzent religiöser Wahr-

heit: Sie selektiert, verstärkt und ordnet Diskurse, ohne selbst 

sichtbar zu werden.

Gerade hierin liegt die strukturelle Brisanz dieser Dynamik. Reli-

giöse Narrative werden nicht als Lehre rezipiert, sondern als Teil 

alltäglicher Medienpraxis konsumiert. Sie sind ständig präsent, 

fragmentiert und entkontextualisiert – und dadurch besonders 

widerstandsfähig gegenüber Kritik. Was nicht mehr als Aussage 

erscheint, sondern als ästhetische Selbstverständlichkeit, ent-

zieht sich argumentativer Auseinandersetzung.

Die Edit-Kultur religiöser Inhalte markiert somit keinen Randas-

pekt digitaler Religiosität, sondern einen zentralen Mechanismus 

der Normstabilisierung im Plattformzeitalter. Sie trägt entschei-

dend dazu bei, dass religiöse Deutungen nicht nur verbreitet, 

sondern habitualisiert werden – leise, beiläufig und algorith-

4Zwischen Heimat und Hashtag: TikTok-Theologie, Cyber-Umma und das neue Wir

030

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



misch gestützt. 

8. Fazit

Die Analyse zeigt, dass digitale Religionskommunikation im 

deutschsprachigen Raum nicht primär als „Online-Religion“ 

neben bestehenden Institutionen zu verstehen ist, sondern als 

plattformspezifische Re-Organisation von Autorität, Zugehörig-

keit und Normativität innerhalb hybrider Öffentlichkeiten. In 

dieser Konstellation verschiebt sich religiöse Geltung von der 

Nachvollziehbarkeit theologischer Begründung hin zu Sichtbar-

keit, affektiver Anschlussfähigkeit und serieller Wiederholung. 

Autorität wird damit weniger „besessen“ als situativ produziert: 

durch die Passung von Format, Ästhetik und Interaktionslogik, 

sowie durch die kontinuierliche Bestätigung im Publikum.

Das „Wir“ erscheint in diesem Rahmen nicht als bloße Gemein-

schaftsbezeichnung, sondern als diskursive Infrastruktur, die 

Zugehörigkeit über Marker, Routinen und moralische Eindeutig-

keit organisiert. Entscheidend ist dabei die Schließungsleistung: 

Ambivalenzen, innerreligiöse Pluralität und kontextsensitive Aus-

legung werden nicht zwingend argumentativ bestritten, sondern 

strukturell verdrängt – durch Kurzformate, durch Wiederholungs-

logiken und durch das, was im jeweiligen Diskursfragment sys-

tematisch unausgesprochen bleibt. Gerade dadurch gewinnen 

normierende Deutungen Stabilität: Sie wirken nicht als These, 

sondern als Normalform.

Die Fallanalysen verdeutlichen, dass diese Stabilisierung über 

unterschiedliche Modi erfolgt: über biografische Autorisierung, 

über affektive Normalisierung konservativer Ordnungsvorstel-

lungen, über performative Simulation religiöser Expertise, über 

repetitiv verdichtete Abgrenzungssemantiken und über selektive 

Apologetik. Gemeinsamer Nenner ist weniger der spezifische In-

halt als die diskursive Funktion: Deutungen werden so gerahmt, 

dass sie Anschluss erzeugen, Alternativen minimieren und Loya-

lität plausibilisieren.

Die Fallanalysen verdeutlichen, dass diese Stabilisierung über 

unterschiedliche Modi erfolgt: über biografische Autorisierung, 

über affektive Normalisierung konservativer Ordnungsvorstel-

lungen, über performative Simulation religiöser Expertise, über 

repetitiv verdichtete Abgrenzungssemantiken und über selektive 

Apologetik. Gemeinsamer Nenner ist weniger der spezifische In-

halt als die diskursive Funktion: Deutungen werden so gerahmt, 

dass sie Anschluss erzeugen, Alternativen minimieren und Loya-

lität plausibilisieren.

Besonders folgenreich sind zwei Dynamiken, weil sie die Reich-

weite der Plattformlogik über einzelne Inhalte hinaus verlängern. 

Erstens die Institutionalisierung von Reichweite in Kurs- und 

Lernformaten: Wo Influencer zu Dozenten werden, transformiert 

sich Aufmerksamkeit in curricular abgesicherte Wissensordnung. 

Damit entsteht eine Parallelstruktur religiöser Bildung, die nicht 

zwingend durch explizite Radikalität auffällt, wohl aber durch die 

Tendenz zur methodischen Verengung und zur Ersetzung pluraler 

Aushandlung durch standardisierte Wahrheitspakete. Zweitens 

die sekundäre Zirkulation über Edits, Reposts und Reactions: 

Sie produziert eine entkontextualisierte, aber hochwirksame Re-

Autorisierung, in der Normativität zugleich massentauglich und 

kritikresistent werden kann, weil sie als Meme, Sound oder „Mo-

ment“ zirkuliert, nicht als argumentierbare Position.

Insgesamt wird sichtbar, dass der entscheidende Konflikt nicht 

zwischen „Religion“ und „Digitalität“ verläuft, sondern zwischen 

pluraler Deutungsarbeit und plattformförmig verdichteter Ein-

deutigkeit. Wenn religiöse Autorität unter Bedingungen algo-

rithmischer Sichtbarkeitsökonomien hergestellt wird, verschiebt 

sich die Deutungshoheit dorthin, wo Inhalte nicht nur gesagt, 

sondern medial so organisiert werden, dass sie wiederholbar, 

emotional wirksam und sozial belohnbar sind. Für institutionel-

le religiöse Bildung ergibt sich daraus nicht die Aufgabe, digitale 

Räume moralisch zu bewerten, sondern die Notwendigkeit, ihre 

Machtbedingungen zu verstehen – und Formen der Theologie zu 

stärken, die Kontext, Ambiguität und methodische Reflexivität als 

Gegenprinzipien zur Logik des Feeds behaupten können.

9. Literaturverzeichnis

Angermüller, J., & Wedl, J. (2014). Diskursforschung in der Soziolo-

gie. In D. Wrana, A. Ziem, M. Reisigl, M. Nonhoff & J. Angermüller 

(Hrsg.), DiskursNetz. Wörterbuch der interdisziplinären Diskursfor-

schung (Bd. 1, S. 162–191). Bielefeld: transcript.

Bucher, T. (2018). If… then: Algorithmic power and politics. Oxford: 

Oxford University Press.

Bundesweites Netzwerk Extremismusprävention und Deradika-

lisierung (BNED). (2021). Österreichischer Aktionsplan Extremis-

musprävention und Deradikalisierung. Wien. Online verfügbar 

unter https://www.dsn.gv.at/216/files/BNED_NAP_Deutsch_web_

bf_20240527.pdf (Zugriff am 10.09.2025).

Campbell, H. A. (2013). Digital religion: Understanding religious 

practice in new media worlds. London: Routledge.

4Zwischen Heimat und Hashtag: TikTok-Theologie, Cyber-Umma und das neue Wir

031 

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



Castells, M. (2004). Der Aufstieg der Netzwerkgesellschaft (Das In-

formationszeitalter, Bd. 1). Wiesbaden: Springer VS.

Fairclough, N. (2003). Analysing discourse: Textual analysis for soci-

al research. London: Routledge.

Foucault, M. (1973). Die Archäologie des Wissens. Frankfurt am 

Main: Suhrkamp.

Gillespie, T. (2018). Custodians of the Internet: Platforms, content 

moderation, and the hidden decisions that shape social media. 

New Haven: Yale University Press.

Habermas, J. (1971). Strukturwandel der Öffentlichkeit: Untersu-

chungen zu einer Kategorie der bürgerlichen Gesellschaft (5. Aufl.). 

Neuwied/Berlin: Luchterhand. (Originalwerk veröffentlicht 1962)

Harrendorf, S., Müller, P., & Mischler, A. (2020). Das Zeitalter des di-

gitalen Extremismus? Zeitschrift für Internationale Strafrechtsdog-

matik (ZIS), 9, 411–421.

Jäger, S. (2004). Kritische Diskursanalyse: Eine Einführung (4. Aufl.). 

Münster: Unrast.

Keller, R. (2011). Diskursforschung: Eine Einführung für Sozialwis-

senschaftlerInnen (4. Aufl.). Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissen-

schaften.

Kern, B. (2011). Kritische Diskursanalyse Sachunterrichtsbücher an 

Wiener Volksschulen (Masterarbeit). Wien.

Landesamt für Verfassungsschutz Baden-Württemberg. (2022a). 

Salafistische Netzwerke im Wandel – Teil 10: Ahmad ABUL BARAA. 

Stuttgart.

Landesamt für Verfassungsschutz Baden-Württemberg. (2022b). 

Salafistische Netzwerke im Wandel – Teil 11: Ibrahim AL-AZZAZI. 

Stuttgart.

Munderloh, A. (2019). „Unterwerfung ist von dir verlangt, nicht über-

legen“. Wer ist Ahmad „Abul Baraa“? Demokratie Dialog, 5, 48–57.

Noble, S. U. (2018). Algorithms of oppression: How search engines 

reinforce racism. New York: New York University Press.

Papacharissi, Z. (2015). Affective publics: Sentiment, technology, 

and politics. Oxford: Oxford University Press.

Pint, S. (2018). Identität im Zeitalter des Internets. Bielefeld: tran-

script.

Sarasin, P. (2003). Geschichtswissenschaft und Diskursanalyse. 

Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Seker, N. (2019). Die Verletzlichkeit der muslimischen Frau und die 

symbolische Geschlechterordnung. Alhambra Gesellschaft. Online 

verfügbar unter https://alhambra-gesellschaft.de/2019/02/die-

verletzlichkeit-der-muslimischen-frau-und-die-symbolische-ge-

schlechterordnung/ (Zugriff am 10.09.2025).

Stengel, O., van Looy, A., & Wallaschkowski, S. (Hrsg.). (2017). Digi-

talzeitalter – Digitalgesellschaft: Das Ende des Industriezeitalters 

und der Beginn einer neuen Epoche. Wiesbaden: Springer VS.

von Rimscha, M. B., Ehrlich, G. L., & Siegert, G. (2025). Warum produ-

zieren Medien ihre Inhalte nicht selbst? In Medienökonomie. Wies-

baden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-46169-0_10

YouTube. (o. J.). ItsDzamina [Kanal]. https://www.youtube.com/@

ItsDzamina (Zugriff am 10.09.2025).

Nasibi. (o. J.). Startseite. https://start.nasibi.de/ (Zugriff am 

10.09.2025).

Odabaş, S. (o. J.). Über mich. https://www.sertacodabas.at/ueber-

mich/ (Zugriff am 10.09.2025).

IMAN NGO. (o. J.). Kurse. https://kurse.iman.ngo/ (Zugriff am 

10.09.2025).

4Zwischen Heimat und Hashtag: TikTok-Theologie, Cyber-Umma und das neue Wir

032

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



5

47 Bokler, Evelyn/Demmrich, Sarah/Ezli, Özkan/Khorchide, Mouhanad/Müller, Olaf/Pollack, Detlef/Tezcan, Levent (2025): Kränkungserfahrungen, Ressentiment und Radikalisierung in der 
muslimischen Bevölkerung. In: Abdellah, Shaimaa/Tultschinetski, Sina/Junk, Julian/Freiheit, Manuela (Hg.): Islamismus als gesellschaftliche Herausforderung. Ursachen, Wirkungen, Hand-
lungsoptionen. Studien des Leibniz-Instituts für Friedens- und Konfliktforschung, Wiesbaden: Springer VS, 327–366.

Auch in modernen Gesellschaften wie Deutschland gehören 

Kränkungserfahrungen zur sozialen Realität. Menschen erleben 

Benachteiligungen aufgrund ihres Geschlechts, Alters, Glaubens, 

äußerer Zuschreibungen oder ihrer Herkunft. Analytisch lässt 

sich dabei festhalten, dass der Staat zwar durch das Grundgesetz 

zur Gleichbehandlung verpflichtet ist, jedoch keinen vollstän-

dig diskriminierungsfreien Raum garantieren kann. Rechtliche 

Gleichstellung ist einklagbar; ihre gesellschaftliche Umsetzung 

ist jedoch in erheblichem Maße von sozialen, kulturellen und 

politischen Faktoren abhängig.

Kränkungswahrnehmungen in der Gesellschaft gehen häufig mit 

Ohnmachtserfahrungen und als tief empfundenen Ungerechtig-

keiten einher. Sie können als Auslöser von Ressentiments wirken, 

die Menschen von der Mehrheitsgesellschaft entfremden. In der 

subjektiven Deutung erscheint diese dann als verantwortliche 

Instanz: Ist sie es nicht, die für die erfahrenen Kränkungen ver-

antwortlich gemacht werden muss?

Der vorliegende Beitrag greift zentrale Ergebnisse des Ressenti-

ment-Projekts der Universität Münster auf47 und fragt danach, 

wie Ressentiments als Folge von Kränkungserfahrungen entste-

hen, wie sie wirken und welche Bedeutung sie für Radikalisie-

rungsprozesse entfalten können. Dabei konzentrierte sich das 

Forschungsvorhaben analytisch auf das Ressentiment als mög-

lichen kulturellen Nährboden für eine islamistische Radikalisie-

rung – wenngleich das Ressentiment keineswegs ausschließlich 

im islamistischen Spektrum eine Rolle zu spielen scheint. Grund-

lage des vorliegenden Beitrags bilden qualitative Interviews aus 

dem Teilprojekt „Zwischen Resilienz, Ressentiment und Radikali-

sierung – die Verarbeitung von Kränkungswahrnehmungen unter 

Musliminnen und Muslimen“. Die Ergebnisse geben einen knap-

pen Einblick in die Frage, wie beheimatet sich Musliminnen und 

Muslime in Deutschland fühlen und wie sie die deutsche Mehr-

heitsgesellschaft wahrnehmen.

Ressentiment als Interpretationsrahmen sozialer Wirklichkeit

Um den aufgeworfenen Fragen wissenschaftlich nachgehen zu 

können, ist zunächst eine begriffliche Klärung erforderlich: Was 

ist unter dem abstrakten Begriff Ressentiment zu verstehen? In 

diesem Forschungskontext bezeichnet Ressentiment mehr als 

einen einzelnen Affekt wie Hass oder Wut. Es lässt sich vielmehr 

als eine Affektorganisation begreifen, die die Wahrnehmung der 

sozialen Wirklichkeit strukturiert. Analytisch fungiert das Ressen-

Muslimische Kränkungswahrnehmungen - zwischen 
Resilienz, Ressentiment und Radikalisierung

Dr. Evelyn Bokler

033 

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



31 Leicht vereinfacht nach David Wirmer (Hrsg.): Averroes - Über den Intellekt - Auszüge aus seinen drei Kommentaren zu Aristoteles‘ De Anima, Freiburg i. B. 2008, S. 195.

5Muslimische Kränkungswahrnehmungen - zwischen Resilienz, 
Ressentiment und Radikalisierung

timent als eine interpretative Brille, durch die gesellschaftliche 

Verhältnisse primär als feindselig, abwertend oder diskriminie-

rend gelesen werden.

Um im hier verwendeten Sinne von Ressentiment sprechen zu 

können, müssen vier Kriterien erfüllt sein. Erstens liegt eine Krän-

kungswahrnehmung vor, häufig verbunden mit Misserfolgs- und/

oder Ohnmachtserfahrungen. Zweitens erfolgt eine ausgeprägte 

externe Attribution: Die Schuld an der als misslich empfundenen 

Lage wird primär anderen zugeschrieben. Diese anderen sind 

der Feind, der Betroffene selbst stets das Opfer. Drittens zeigt 

sich eine geringe Selbstkritik beziehungsweise eingeschränkte 

Introspektionsfähigkeit. Und viertens besteht ein mangelndes 

Lösungsinteresse an der als unglücklich empfundenen Situation.

Gerade letzteres Merkmal erscheint auf den ersten Blick para-

dox. Psychologisch lässt sich jedoch argumentieren, dass eine 

Veränderung der eigenen Situation Energie, Selbstreflexion und 

eine Modifikation der Wahrnehmung erfordern würde. Entlas-

tende Zuschreibungen an klar identifizierte Schuldige müssten 

aufgegeben werden. Aus analytischer Perspektive stabilisiert 

sich das Ressentiment dort, wo Vereinfachung als psychisch ent-

lastend erlebt wird und Differenzierung subjektiv als Zumutung 

erscheint.

Dabei ist ausdrücklich festzuhalten: Gesellschaften sind, wie 

eingangs erwähnt, tatsächlich von Ungleichheiten und Diskri-

minierungen geprägt, die reale Kränkungserfahrungen hervorru-

fen können. Diese wahrzunehmen und kritisch zu benennen ist 

legitim. Entscheidend ist die Art der Verarbeitung. Erfolgt diese 

differenziert, (selbst-)kritisch und konstruktiv, so liegt im hier ver-

wendeten Begriffsverständnis kein Ressentiment vor. Vielmehr 

lässt sich dies analytisch als Ausdruck eines resilienten Umgangs 

mit Kränkung beschreiben.

Empirische Beobachtungen: Individuum und Gemeinschaft

Vor diesem Hintergrund war für das Forschungsvorhaben folgen-

de Frage leitend: Wie lässt sich erklären, dass manche Muslime 

resilient auf Kränkungen reagieren, während andere ein Res-

sentiment entwickeln? Im Projektverlauf erwies es sich als ana-

lytisch sinnvoll, zwischen einer individuellen und einer gemein-

schaftlichen Ebene zu unterscheiden.

Auf der individuellen Ebene reagierte die Mehrheit der Befragten 

resilient auf wahrgenommene Kränkungen. Der eigene Glaube, 

die religiöse Praxis sowie das biografische Vorbild des Prophe-

ten fungierten als Ressourcen der Sinnstiftung, Orientierung 

und emotionalen Stabilisierung. Diskriminierungserfahrungen 

wurden nicht negiert, spielten für das subjektive Lebensgefühl 

jedoch meist eine untergeordnete Rolle.

Diese Haltung veränderte sich bei einem Teil der Befragten, so-

bald die muslimische Gemeinschaft insgesamt in den Blick ge-

riet. Mehrere Probanden identifizierten dann eine allgemeine 

Muslimfeindlichkeit, häufig beschrieben als struktureller Rassis-

mus. Diese Wahrnehmung speiste sich weniger aus eigenen Er-

fahrungen als aus übergeordneten gesellschaftlichen Narrativen, 

die in medialen und politischen Diskursen zirkulieren. Gleichzei-

tig zeigte sich bei der Mehrheit der Befragten ein hohes Maß an 

Differenzierungsfähigkeit. Kritik richtete sich nicht ausschließlich 

an die Mehrheitsgesellschaft; auch innergemeinschaftliche Prob-

lemlagen wurden thematisiert. Zentrale Kriterien eines Ressenti-

ments blieben damit vielfach unerfüllt.

Bei einem Probanden ließ sich jedoch exemplarisch beobachten, 

wie ein Ressentiment wirksam wird. Schuld an misslichen Lagen, 

die er nicht nur individuell, sondern für Muslime insgesamt dia-

gnostizierte, schrieb er primär „den Deutschen“ zu. Diese seien 

islamfeindlich; deutsche Medien konsumiere er daher nicht 

mehr. Analytisch auffällig war dabei, dass im Gesprächsverlauf 

der Raum für Zwischentöne zunehmend schwand und ohnehin 

schwache Differenzierungen weiter abnahmen. Dieses Fallbei-

spiel verdeutlicht, wie das Ressentiment die Wahrnehmung ver-

engt und Prozesse gesellschaftlicher Abgrenzung verstärkt.

Narrative, Bedrohungswahrnehmung und Radikalisierung

Radikale bzw. extremistische Akteure knüpfen in ihrer Argu-

mentation gezielt an diesen Kränkungswahrnehmungen und 

Ressentiments an. Islamisten behaupten, die Gesellschaft sei 

grundsätzlich muslimfeindlich – dies sei die Regel, nicht die Aus-

nahme; auch wenn der Einzelne das vielleicht anders erleben 

mag. Deutschland zeige sich als strukturell rassistisch und greife 

den Islam an. Ja, die Deutschen wollten ihn gar zerstören und die 

Muslime in ihrem Glauben bekämpfen.

In dieser Argumentationslogik gewinnt das abstrakte Narrativ 

(„Ich habe gehört, dass Muslime angegriffen werden“) gegenüber 

der eigenen Erfahrung an Gewicht – selbst dann, wenn diese 

wenig oder keine entsprechenden Erlebnisse aufweist oder dif-

ferenziert einordnet. Empirisch lässt sich zeigen, dass Narrative 

in erheblichem Maße die Haltung des Einzelnen zur Gesellschaft 

prägen können. Sie strukturieren Wahrnehmungen, rahmen 

034

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



5Muslimische Kränkungswahrnehmungen - zwischen Resilienz, 
Ressentiment und Radikalisierung

48 In diesem Sinne argumentierend vgl. statt vieler: Abul Baraa, Islamhass explodiert_Sind die Muslime in diesem Land noch sicher?, unter: www.youtube.com/watch?v=7LbcTKvPgQE
(letzter Aufruf 16. Dezember 2025).

Deutungen sozialer Wirklichkeit und können im Ressentiment 

münden.

Dabei ist das Ressentiment kein exklusives Phänomen des Is-

lamismus. Seine Anschlussfähigkeit für unterschiedliche extre-

mistische Ideologien ergibt sich analytisch aus seiner Fähigkeit, 

komplexe Wirklichkeiten zu vereinfachen, Feindbilder zu stabili-

sieren und Differenzierung systematisch zu unterbinden.

Aber auch das zweite Ergebnis, das sich aus dem Projekt ableitet 

– die Annahme einer allgemeinen verfestigten Islamfeindlichkeit 

– ist bedeutsam. Der Mensch ist ein soziales Wesen. Wenn er sei-

ne Gruppe in Gefahr sieht, ist er bereit, für die Gemeinschaft zu 

kämpfen und sogar sein Leben zu riskieren; insbesondere, wenn 

schwache Mitglieder wie Kinder und Frauen betroffen sind und 

geschützt werden müssen. Wenn nun Radikale diese Wahrneh-

mung einer strukturellen Islamfeindlichkeit entsprechend fra-

men, dann droht die Gefahr der Polarisierung und zunehmenden 

Radikalisierung: “Schwestern und Brüder! Ihr seid in Deutsch-

land nicht willkommen. Ihr dürft nicht eure Religion ausleben, 

Ihr werdet strukturell diskriminiert, der Islamhass explodiert. Ihr 

müsst euch wehren.”48 Für eine Radikalisierung im Namen des 

angegriffenen Kollektivs – in diesem Fall der muslimischen Ge-

meinschaft – bedarf es keines Ressentiments. Der Eindruck der 

Bedrohung mag, je nach Einzelfall, genügen. Das Gefühl der Be-

heimatung von Muslimen in Deutschland bekämpfen Islamisten 

daher aktiv und vehement – schließlich steht es der gewünsch-

ten Radikalisierung gegen die Mehrheitsgesellschaft im Weg, da 

Heimat Verbundenheit zwischen den Menschen, die dort leben, 

schafft. Das Ressentiment kann hier einen Nährboden bieten.

Differenzierung als gesellschaftliche Ressource

gegen Radikalisierung

Aus normativer Perspektive ergibt sich aus diesen Befunden die 

Schlussfolgerung, dass dem Umgang mit Narrativen besondere 

Aufmerksamkeit zukommen muss. Politik, Wissenschaft, aber 

auch – im Falle des Islamismus als religiöser Extremismus – is-

lamische Theologie sowie Muslime selbst tragen Verantwortung 

dafür, Differenzierung zu fördern.

Diskriminierungen von Muslimen müssen daher benannt und 

konsequent bekämpft werden, jedoch mit analytischem Au-

genmaß und Ausgewogenheit. Es gilt zu reflektieren, inwiefern 

entsprechende Deutungen von radikalen Akteuren instrumenta-

lisiert und zugespitzt werden können. Differenzierung auf allen 

Seiten erweist sich damit als zentrale Ressource für den sozialen 

Zusammenhalt, für eine Resilienz als Gegenmittel zum Ressenti-

ment sowie für eine nachhaltige Radikalisierungsprävention.

035 

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



6Muslimisch, deutsch, beheimatet: Eine Illusion 
oder Realität?

Deutschland ist eine Migrationsgesellschaft, eine Gesellschaft, 

die durch Zuwanderung von Menschen unterschiedlicher Her-

künfte geprägt ist und für die Zuwanderung aufgrund demografi-

scher und ökonomischer Entwicklungen erwünscht ist. Ziel der 

Migration ist in der Regel, dauerhaft im Zuwanderungsland zu 

bleiben. Aus der Zuwanderung resultieren vielfältige kulturelle, 

soziale und politische Dynamiken, die das gesellschaftliche Le-

ben prägen. Daraus resultierende Debatten sind überwiegend 

von emotional aufgeladenen und konfliktträchtigen Aushand-

lungen von Zugehörigkeit geprägt.

Von einer anerkennenden Selbstbeschreibung Deutschlands als 

Migrationsgesellschaft ist erst in jüngerer Zeit – seit der Wende 

zum 21. Jahrhundert – die Rede, obwohl in der Geschichte des 

Landes zahlreiche Migrationsbewegungen zu registrieren sind. 

Ob Migration dauerhaft, vorübergehend, freiwillig oder erzwun-

gen ist, hat folgenreiche Auswirkungen für das gesellschaftliche 

Zusammenleben, für Aspekte von Zugehörigkeit, Fremdheit, An-

erkennung, Teilhabe und Beheimatung.

Im Zentrum des Projekts MuslimDebate 2.0 steht das Interesse, 

diese Fragen vor allem bezogen auf Entwicklung, Etablierung 

und Anerkennung des muslimischen Lebens in Deutschland zu 

bearbeiten. Ausgangspunkt hierzu sind die Anwerbeabkommen 

zwischen Deutschland und der Türkei aus dem Jahr 1961 mit 

den in den 1960er Jahren erfolgten Modifikationen und mit wei-

teren muslimisch geprägten Ländern, die eine verstärkte Präsenz 

muslimischen Lebens in diesem Land nach sich zogen. Obwohl 

dieser Prozess nun schon einen Zeitraum von mehr als 65 Jahren 

umfasst und aktuell Muslim:innen in der dritten und vierten Ge-

neration in Deutschland leben, stellt sich immer noch die Frage 

nach ihrer Beheimatung in diesem Land. Sicherlich nehmen die 

verschitedenen Generationen eine unterschiedliche Perspektive 

auf diese Frage ein, doch sind sie noch immer mit Gefühlen von 

Fremdheit konfrontiert, erleben zahlreiche Ressentiments und 

Demütigungen und sind darüber hinaus in Konflikten schnell 

Verdächtigungen einer Radikalisierung ausgesetzt.

In der Podiumsdiskussion ging es darum, wie unter bestehenden 

Voraussetzungen eine gemeinsame Gesellschaft gestaltet wer-

den kann und welche Handlungsempfehlungen für Politik und 

muslimischen Gemeinschaften gegeben werden können, damit 

muslimisches Leben als deutsche Normalität anerkannt wird.

Es diskutierten:

Dr. Evelyn Bokler, Associate Fellow am Center for Advanced Se-

curity, Strategic and Integration Studies, Universität Bonn

Dr. Osman Kösen, Pädagoge und Theologe, Referent im Nieder-

sächsischen Kultusministerium

Murat Kayman, Jurist, Alhambra Gesellschaft, vormals als Justi-

ziar eines muslimischen Verbands.

Die Gesprächsleitung hatte: Eren Güvercin, Projektleiter „Muslim-

Debate 2.0“.

Ein Veranstaltungsbericht von Klaus Waldmann

036

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



6
Was heißt Beheimatung?

Eingeleitet wurde das Gespräch mit der Frage an die Teilnehmen-

den des Podiums, wie sie auf einer Skala zwischen eins und zehn 

den Stand der Beheimatung von Muslim:innen in Deutschland 

einschätzen. Zunächst wurde zwischen dem individuellen Gefühl 

und der kollektiven Ebene differenziert. Bezogen auf die persön-

liche Ebene näherte man sich im Gespräch den Ziffern sechs/sie-

ben an, während die Aussagen zur muslimischen Gemeinschaft 

sich bei der Ziffer fünf einpendelten. Um die Frage nach Behei-

matung beantworten zu können, seien verschiedene Faktoren 

zu beachten: ein Bündel sozial-emotionaler Aspekte, strukturelle

Aspekte, religiöse Praxis, Erfahrungen, Bestandteil der Gesell-

schaft zu sein, Gefühle der Zugehörigkeit und Anerkennung so-

wie die Erfahrung als muslimische Gemeinschaft in Deutschland 

akzeptiert und respektiert zu sein. Dabei sei erforderlich zu diffe-

renzieren, wie sich Angehörige der verschiedenen Generationen 

vor dem Hintergrund der genannten Kriterien in dieser Skala ein-

ordnen würden. In anderer Perspektive sei zu reflektieren, ob sich 

dieses Land real als Heimat deutscher Muslim:innen verstehen 

würde. Als weiterer Aspekt wurde die Überlegung ins Gespräch 

eingebracht, ob man sich als Muslim:in unter den gegenwärtigen 

Debatten in der eigenen Community beheimatet fühlt.

Übereinstimmend wurde festgehalten, dass nach dem Überfall 

der Hamas auf Israel am 7. Oktober 2023 und den anschließen-

den kriegerischen Auseinandersetzungen sich die Empfindung, 

in Deutschland beheimatet zu sein, auf muslimischer Seite deut-

lich verringert habe. Der öffentliche Diskurs über die gegenwärti-

gen Auseinandersetzungen im Nahen Osten wurde als sehr pola-

risierend bewertet, was tiefgehende Verletzungen auf jüdischer 

und muslimischer Seite zur Folge habe. Auch in persönlichen 

Gesprächen erlebe man einen Zwang, sich im Rahmen einer 

Kriegslogik zu positionieren, ob man dem „Team Israel“ oder 

dem „Team Palästina“ angehöre. Wenn man nun die Perspektive 

von Muslim:innen einnehmen würde und berücksichtige, dass 

diese persönliche Verbindungen zu Palästina hätten, dann sei 

nachzuvollziehen, dass diese sich mit ihren Ängsten, Sorgen und 

Verletzungen angesichts der gegenwärtigen Debatten nicht ernst 

genommen fühlten. Muslim:innen, so die Einschätzung, würden 

häufig mit dem Vorwurf des Antisemitismus überzogen. Somit 

wäre die Erfahrung, dass das Gefühl hier beheimatet zu sein, 

gesunken sei, vor diesem Hintergrund keine Überraschung. Es 

wurde darauf hingewiesen, dass solche Empfindungen von ra-

dikalen Muslimen genutzt würden, um ihr islamistisches Narrativ 

zu verbreiten, Muslim:innen seien in Deutschland nicht willkom-

men und würden nicht dazu gehören.

Strukturelle Hindernisse einer Beheimatung

In einer weiteren Phase des Gesprächs widmete sich die Ge-

sprächsrunde den strukturellen Hindernissen einer Beheimatung 

von Muslim:innen in Deutschland. Zusammengetragen wurden 

zahlreiche Faktoren von Benachteiligung und Diskriminierung 

in verschiedenen gesellschaftlichen Feldern. Genannt wurden 

dabei u.a., dass Muslim:innen als fremd und nicht zugehörig ge-

lesen, dass sie auf dem Wohnungsmarkt ungerecht behandelt, 

dass sie von Behörden nicht diversitätssensibel behandelt, dass 

ihre Kinder in Schulen oft diskriminiert würden. Ein großes Pro-

blem wurde darin gesehen, dass die deutsche Gesellschaft sich 

erst nach und nach als Migrationsgesellschaft verstehe. Zudem 

gebe es in der Mehrheitsgesellschaft wenig Wissen über den Is-

lam, über die Herkunftsländer oder über den Nahostkonflikt.

Innermuslimische Diskurse einer Beheimatung – Änderung 

des Selbstverständnisses von Muslim:innen

Schließlich widmete sich das Gespräch der Frage, was sich im 

muslimischen Selbstverständnis ändern müsse, um weitere 

Schritte in Richtung einer Beheimatung in Deutschland unter-

nehmen zu können.

Als erstes Argument wurde in die Debatte eingebracht, dass in 

theologischen Äußerungen Deutschland nicht nur als Aufent-

haltsort betrachtet werden dürfte, sondern als ein gesellschaft-

licher Raum für muslimisches Leben. Muslimisches Leben in 

Deutschland werde bislang als ein Leben in der Fremde verstan-

den. Muslimisches Handeln müsste sich demgegenüber auf die 

gesellschaftlichen Realitäten in Deutschland beziehen und im

theologischen Selbstverständnis müssten sich die Lebenswelten 

von Kindern und Jugendlichen sowie der kommenden Genera-

tionen spiegeln. Weiter sei man sich als Religionsgemeinschaft 

bewusst zu sein, eine religiöse Verantwortung für die Mitgestal-

tung der Gesellschaft zu haben. Es gehe darum, im gesellschaft-

lichen Handeln Solidarität zu zeigen, aber auch das Gottesbild 

im Islam zu reflektieren und über die Rollen von Mann und Frau 

in der muslimischen Community und im Islam nachzudenken.

Ein anderes Argument bezog sich auf Grundprinzipien einer 

pluralistischen, liberalen und demokratischen Gesellschaft, für 

Muslimisch, deutsch, beheimatet: Eine Illusion oder Realität?

037 

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



6
die eine uneingeschränkte und gleichberechtigte Teilhabe es-

senziell sei. Zwar würden dem Teilhabeanspruch aus Sicht von 

Muslim:innen Diskriminierungserfahrungen und Zurückwei-

sungen entgegenstehen, jedoch seien Muslim:innen gefordert, 

sich gestaltend in die Gesellschaft einzubringen. Es wurde sogar 

dafür plädiert, eine Pflicht für Muslim:innen zu formulieren, am 

gesellschaftlichen Leben teilzunehmen und sich nicht davon zu 

separieren. Weiter müssten hochproblematische Narrative über-

wunden werden wie, dass man zu den kriegerischen Auseinan-

dersetzungen um Gaza nicht frei sagen könne, was man darüber 

denke oder dass es egal sei, was Muslim:innen tun würden, denn 

den Deutschen würde es eh nicht gefallen und man würde hier 

nie akzeptiert werden. An einigen Beispielen öffentlicher Diskur-

se und Aktionen wurde im Gespräch verdeutlicht, dass kritische 

Äußerungen möglich seien und Argumente auch gehört würden. 

Wenn jedoch dazu gehöre, dass es den Staat Israel nicht mehr 

geben soll oder behauptet würde, dass die Hamas keine Ter-

rororganisation, sondern eine Gruppe Widerstandskämpfer sei, 

dann sei sehr zu begrüßen, dass solche Aussagen zurückgewie-

sen werden. Gerade nach den Erfahrungen der Shoa müssten 

Juden und Jüdinnen sich in Deutschland sicher fühlen.

Wichtig sei auch, dass die Dichotomie „Wir gegen Die“ überwun-

den werde, denn die Vorstellung, dass man sich als abstoßende 

Gruppen gegenüberstehe, müsse abgebaut werden. Damit ein 

gesellschaftliches Zusammenleben gelänge, müsse trotz aller 

Emotionalität in Konflikten, über die sich stellende Fragen sach-

lich diskutiert werden.

Chancen eines islamischen Religionsunterrichts

Außerdem wurde betont, dass die Einführung eines islamischen 

Religionsunterrichts in allen Bundesländern, ein wertvolles Zei-

chen der Beheimatung muslimischer Jugendlicher in Deutsch-

land wäre. Dies wäre ein wichtiger Beitrag, dass die Schule von 

ihnen nicht als eine fremde Institution erlebt, sondern als ein Ort, 

an dem über den Islam und über islamische Feste gesprochen 

werden könne. Dass man über die eigene Religion auch in deut-

scher Sprache sprechen könne, damit würden sich Gefühle einer 

Beheimatung verbinden. Es wäre sehr hilfreich gewesen, wenn 

nach dem 7. Oktober in einem islamischen Religionsunterricht 

seelsorgerlich und aufklärend hätte gearbeitet werden können.

Als sehr großes Problem wurde betrachtet, dass es nach über 

60 Jahren Migration für die Mehrheitsgesellschaft immer noch 

sehr schwierig sei, authentische und zuverlässige Informationen 

über den Islam zu bekommen. Gerade in Hinblick darauf habe 

der Religionsunterricht ein immenses Potenzial. Ein bedeuten-

der Schritt in Richtung Beheimatung könne über die Schule im 

Klassenzimmer erfolgen. Das würde schon bei elementaren Din-

gen anfangen, wenn es möglich ist, die Namen der Schüler:innen 

korrekt auszusprechen. Zudem wurde betont, es sei problema-

tisch, dass immer schwierige Themen auf der Agenda ständen, 

wenn über den Islam gesprochen werde. Selbstverständlich sei 

es notwendig, über die mit dem Islam und dem muslimischen 

Leben verbundenen Probleme zu sprechen, es sei jedoch auch 

relevant, das vielfältige zivilgesellschaftliche muslimische Enga-

gement in Deutschland in den Blick zu nehmen, die zahlreichen 

Muslim:innen, die sich für gesellschaftlichen Zusammenhalt ein-

setzen und für Dialog und Partizipation eintreten würden.

Als wenig hilfreich wurde erachtet, wenn der islamische Reli-

gionsunterricht nur immer dann als notwendig erachtet werde, 

wenn er mit der Aufgabe der Prävention von Extremismus belas-

tet werde und die Vorstellung vorherrsche, der Religionsunter-

richt solle die Aufgabe einer De-Radikalisierung muslimischer 

Kinder erreichen. Auf jeden Fall wäre ein vernünftiger islamischer 

Religionsunterricht das beste Angebot, um einen reflexiven Zu-

gang zur Religion zu ermöglichen und die Diversität im Islam 

selbst zu begreifen. Das könne auch ein Beitrag dazu sein, die 

Vermischung von nationalistischem Gedankengut mit islami-

schen Begrifflichkeiten zu überwinden.

Erwartungen an die Mehrheitsgesellschaft

Grundsätzlich müssten Politik und Gesellschaft begreifen, wur-

de argumentiert, dass Muslim:innen nicht vorrangig Objekte der 

Integration, sondern Subjekte gesellschaftlicher und politischer 

Teilhabe sind. Entscheidend sei Gelegenheiten der Begegnung 

zu schaffen und dabei positive Erfahrungen zu vermitteln. Es 

wurde die These vertreten, Islam- und Muslimfeindlichkeit bil-

deten sich auch aus Unwissenheit aus. Muslim:innen würden als 

fremd und der Islam als mit der Kultur Deutschlands als nicht 

vereinbar gelesen.

Festgehalten wurde, dass verfestigte Islamfeindlichkeit und anti-

muslimischer Rassismus strafrechtlich verfolgt und alle rechts-

staatlichen Mittel ausgeschöpft werden müssen. Es gebe genü-

gend Gesetze, die eine gewisse Rechtssicherheit gewährleisteten 

und es bestehe Gewissheit, dass der Rechtsstaat sich auch für 

Muslimisch, deutsch, beheimatet: Eine Illusion oder Realität?

038

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



die Muslim:innen einsetzt. Allerdings dürfe man den Rechtsstaat 

auch nicht überfordern, denn keine Gesellschaft sei in der Lage, 

völlig diskriminierungsfreie Räume zu schaffen. Das sei ein Ideal, 

das es im Bewusstsein anzustreben gelte, diesen gewünschten 

Idealzustand nicht wirklich jemals erreichen zu können.

In diesem Kontext wurde betont, dass es erforderlich sei, eine 

gewisse Resilienz aufzubauen. Denn es könne auch nicht darum 

gehen, Islamfeindlichkeit lediglich an die Polizei oder den Verfas-

sungsschutz zu delegieren. Die Gesellschaft selbst müsse diese 

Problematik bearbeiten. An dieser Stelle wurde an das Subsidia-

ritätsprinzip erinnert, das bedeute, dass Probleme ausgehend 

von der niedrigsten gesellschaftlichen Ebene – lebensweltlich 

– angesprochen und auf dieser Ebene versucht würde diese zu 

lösen.

Unterstrichen wurde, dass es im Interesse der Gesellschaft sein 

müsse, antimuslimischen Rassismus zu bekämpfen und gegen 

Islamfeindlichkeit einzutreten sowie sämtliche Mitglieder der 

Bevölkerung zu schützen. Würden Muslim:innen das Gefühl ha-

ben, dies erfolge nur unzulänglich, bestünde die Gefahr, dass der 

gesellschaftliche Zusammenhalt erodiere. Deshalb müsse die 

Mehrheitsgesellschaft ein großes Interesse daran haben, gegen 

Diskriminierung und Stereotypen einzutreten.

Im Kontext dieser Diskurse stelle sich auch die Frage, wer zum 

WIR einer Gesellschaft gehöre. Von der Mehrheitsgesellschaft 

werde eine gewisse Diversitätskompetenz und Offenheit gefor-

dert sowie sich bewusst zu sein, dass die Gesellschaft zu einer Mi-

grationsgesellschaft geworden ist. Allerdings wurde angemerkt, 

dass die muslimische Community selbst die erforderliche Offen-

heit und Pluralität nicht gewährleisten könne.

Als ein Grund dafür wurde ein verbreitetes apologetisches Reli-

gionsverständnis ausgemacht, das besage, die eigene Religion 

müsse geschützt und verteidigt werden. Was kritisch gegen den

Islam gesagt werde, werde als gegen die eigene Person gerichtet 

verstanden. Wichtig sei, eine gewisse Distanz zur Religion zu be-

wahren und Räume für Reflexion zu schaffen.

Als eine weitere Thematik bezogen auf die Erwartungen an die 

Mehrheitsgesellschaft wurde das Spannungsverhältnis zwischen 

Bekenntnis und Verfassung, also zwischen Koran und Grundge-

setz angesprochen. Hervorgehoben wurde, dass das Grundge-

setz Freiheit und Gleichberechtigung für alle verspreche. Die Prä-

senz von Muslim:innen in Deutschland sei für dieses Versprechen 

von Vielfalt in Freiheit und Gleichberechtigung gewissermaßen 

ein Lackmustest. Ein großes Hindernis, dieses Versprechen ein-

zulösen sei jedoch, dass in der Mehrheitsgesellschaft die radika-

len Strömungen des Islam häufig als authentisches Muslimsein 

wahrgenommen und verstanden werden.

Deshalb müssten muslimische Gemeinschaften dieser Wahrneh-

mung der radikalen Strömungen entschieden entgegentreten, 

indem sie eine größtmögliche Distanz zu diesen einnehmen und 

die Unterscheidungsfähigkeit zwischen dem eigentlichen Kern 

der Glaubensüberzeugungen des Islam und den radikalen Strö-

mungen befördern. Damit könne auch verhindert werden, dass 

Elemente islamistischer Ideologien in die Selbstdefinition der 

muslimischen Community einströmten.

Beklagt wurde in der Diskussion, dass es keine gemeinsame 

Plattform der muslimischen Community für Verbände, Vereine 

und Einrichtungen zu einem übergreifenden Dialog gebe. Es fehle 

ein gemeinsam akzeptierter Ort, eine Art institutioneller Überbau 

für eine Versammlung der muslimischen Gemeinschaft jenseits 

nationaler, kultureller Herkünfte, an dem sich die unterschied-

lichen Schattierungen des Islam begegnen könnten. Ziel einer 

solchen organisatorischen Struktur sollte nicht sein, möglichst 

in allen Fragen überwältigende Konsense anzustreben, sondern 

die notwendigen Diskurse in einer definierten Bandbreite islami-

scher Pluralität zu führen und so die Souveränität muslimischer 

Gemeinschaften zu stärken sowie gemeinsame Perspektiven für 

muslimisches Leben in Deutschland zu entwickeln und an ihrer 

Realisierung zu arbeiten. Hierzu müssten die Religionsgemein-

schaften in Verantwortung genommen werden.

Gegenüber diesen Überlegungen wurde Skepsis angemeldet, 

man dürfe von den Verbänden und Religionsgemeinschaften in 

einem solchen Prozess nicht zu viel erwarten. Demgegenüber 

wurde auf die Kraft der Initiativen aus der muslimischen Zivil-

gesellschaft gesetzt. Diese könne die Chance ergreifen, sich zu 

vernetzen, miteinander zu kooperieren, gemeinsame Orientie-

rungen zu erarbeiten und den Prozess einer partizipativen Orga-

nisierung in Gang zu bringen. Weitere Hoffnungen richteten sich 

an die Islamische Theologie an den Universitäten.

Welches Bild zeichnen die Medien von Muslim:innen?

Medien würden bei der Vermittlung von Vielfalt und Realität 

muslimischen Lebens in Deutschland eine enorme Rolle spie-

len, wurde im Gespräch übereinstimmend unterstrichen. Vor 

dem Hintergrund der in der Gesprächsrunde angesprochenen 

6Muslimisch, deutsch, beheimatet: Eine Illusion oder Realität?

039 

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



Themen wurde gefragt, was sich in der Berichterstattung der Me-

dien ändern müsse, um von einer problemzentrierten zu einer 

teilhabeorientierten Berichterstattung zu kommen. Gefordert 

wurde, ein komplexeres, möglichst vollständiges, vielschichti-

ges und differenziertes Bild des Islam und des muslimischen 

Lebens zu zeigen, ohne die Probleme und Konflikte, die es gibt, 

zu vernachlässigen. Es läge in der Verantwortung der Medien in 

ihren Berichten und Nachrichten nicht immer den Mechanismen 

einer Erregungs- und Empörungsgesellschaft zu folgen und den 

Wünschen nach Thrill, Nervenkitzel, Aufregung oder der Repro-

duktion und Bestätigung von Stereotypen nachzugehen und 

Ressentiments zu stärken. Die Realität von Islamfeindschaft, 

von Konflikten mit Erregungspotenzial wurde gesehen und sich 

dafür ausgesprochen, die damit verbundenen Probleme zu 

thematisieren, denn in Zeiten von Social Media sei die nächste 

problematische Nachricht nur eine Scrollbewegung entfernt. Je-

doch treibe eine auf die Probleme fixierte Berichterstattung die 

gesellschaftliche Polarisierung immer weiter voran. Es gelte Res-

sentiments abzubauen. Muslimisches Leben sei nicht primär mit 

Extremismusprävention, Defiziten und Problemen in Verbindung 

zu bringen. Dadurch werde die positive Realität muslimischen 

Lebens unsichtbar gemacht und verschwinde hinter einem dich-

ten Vorhang von Stereotypen.

Medien müssten ihren Beitrag dazu leisten, Denkmuster zu re-

flektieren, die sich auf der Grundlage eines „Viertelwissens“ ge-

bildet haben und ihren Blick auch auf eine alltägliche Normalität 

muslimischen Lebens richten. Es bräuchte mehr Diversitätskom-

petenz, die auch im Rahmen einer diversitätsbewussten, trans-

kulturellen Bildung erworben werden und sich in unterschied-

lichen sozialen Kontexten wie Betrieb, Schule, Behörden und 

Medien gelebt werden könne. Das bestärke ein differenziertes 

Bild von Muslim:innen in dieser Gesellschaft und die Bereitschaft, 

nicht Probleme als allgemeinen Ausweis muslimischer Identität 

wahrzunehmen. Eine Berichterstattung nicht-muslimischer Me-

dienarbeiter:innen über positive Aspekte muslimischen Lebens 

in Deutschland müsste mit einer selbstkritischen Reflexion von 

Muslim:innen Hand in Hand gehen. Nur wenn beides parallel er-

folge, würde sich die Wahrnehmung muslimischer Präsenz in der 

Gesellschaft differenzieren.

Man müsse sich jedoch bewusst sein, dass Muslim:innen, die ihre 

Religion und ihr Leben selbstkritisch reflektieren, sehr schnell mit 

dem Vorwurf, du bist kein wahrer Muslim, konfrontiert würden. 

Auch bestehe die Gefahr, von der Mehrheitsgesellschaft als Kron-

zeuge gegen den Islam in Anspruch genommen zu werden, aber 

diese Debatten würden auch als Zeichen verstanden, dass Mus-

lim:innen sich um die vielbeschworenen Probleme kümmern, 

diese nicht ignorieren oder verschweigen würden, sondern nach 

Lösungen suchten.

Hoffnungen und Erwartungen

In der abschließenden Gesprächsphase war die Prognosekom-

petenz des Podiums gefragt. Die Vorstellung wurde ins Gespräch 

gebracht, wenn wir uns in zehn Jahren in dieser Konstellation 

wiedertreffen, ob dann die Beheimatung von Muslim:innen in 

Deutschland Realität sei oder bleibe sie Illusion.

Die Diskussionen über Beheimatung hätten sich bis dahin erle-

digt war die erste Einschätzung. Konstatiert werden könne eine 

Selbstverständlichkeit muslimischen Lebens in Deutschland. 

Muslim:innen seien nicht mehr die Fremden im Land, sie hätten 

in der Gesellschaft den erforderlichen Raum und die Möglichkeit, 

ihren Glauben in Deutschland zu leben. Die zweite Einschätzung 

war, dass muslimische Glaubensgemeinschaften ihre institutio-

nalisierte Gleichstellung rechtlich und praktisch erreicht hätten. 

Muslimisches Leben werde im Alltag als zugehörig und normal 

empfunden und nicht mehr als anders markiert. Konkretisiert 

wurde dieser Ausblick in Hinblick auf die Situation in Schulen. 

Vielfalt und Diversität wäre dann auch im Lehrerzimmer wie auch 

in Gremien und Konferenzen sichtbar und nicht nur auf dem 

Pausenhof. Mit etwas Zurückhaltung wurde zu bedenken gege-

ben, dass wir wahrscheinlich auch in 30 Jahren nicht alle Fragen 

beantwortet und alle Probleme gelöst hätten, denn die Heraus-

forderung der Diversität sei kein Kurzzeitprojekt. Die dritte Prog-

nose war, dass bis dahin die Formulierung und Selbstbeschrei-

bung als deutsche Muslimin und deutscher Muslim nicht mehr 

als Zumutung und Widerspruch empfunden werde, sowohl von 

Muslim:innen, als auch von Nicht-Muslim:innen. In Anklang an 

eine vor einigen Jahren prominent gewordene Aussage wurde 

bekräftigt, Muslim:innen können das schaffen.

Resümierend wurde am Ende des Gesprächs festgehalten, dass 

Beheimatung ein dynamischer Prozess auf individueller und 

kollektiver Ebene sei, bei dem Hürden und Hindernisse zu über-

winden seien. Beheimatung erfordere auch einen innermusli-

mischen Diskurs, um von einer bedingten Integration zu einer 

selbstverständlichen, aktiven Zugehörigkeit zu kommen. Sie sei 

6Muslimisch, deutsch, beheimatet: Eine Illusion oder Realität?

040

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



ein gemeinsames Projekt, jedoch vor allem eine theologische 

und zivilgesellschaftliche Selbstermächtigung von Muslim:innen. 

Es seien schon wichtige erste Schritte gegangen worden, aber 

darauf müssten zwingend weitere folgen.

6Muslimisch, deutsch, beheimatet: Eine Illusion oder Realität?

041 

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



042

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



043 

Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? – Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?



Handreichung zum Thema 
Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? –Gelingt die Beheimatung 
als deutsche Muslim:innen?

www.muslimdebate.de


