@shmDebate 2.0

VVom Gastarbeiter zum Gastmuslim? -
Gelingt die Beheimatung als
deutsche Muslim:innen?

% 3usn;i::ren lllllllll O. . -

nd fiir H O O ///.!,
Deutsche o » Alhambra Gesellschaft eV,

. - Islam L

fgrund eines Beschlusses
schen Bundestages KO nfe renz




Impressum

Alhambra Gesellschaft eV.
Postfach 21 02 16

10502 Berlin

Eingetragen am Amtsgericht Koln, VR 19469

Kontakt:
E-Mail: info@alhambra-gesellschaft.de

Webseite: www.alhambra-gesellschaft.de
Twitter: twitter.com/Alhambra_eV
Instagram: www.instagram.com/alhambragesellschaft

Facebook: www.facebook.com/AlhambraGesellschaft



Inhalt:

Vorwort

1. Zur Beheimatung deutscher Muslim:innen und einigen Aspekten
ihrer Identifikation. Kamingesprach mit Engin Karahan und Mehmet Can
Von Klaus Waldmann

2. Herausforderungen der institutionellen Beheimatung muslimischer
Gemeinschaften in Deutschland
Von Prof. Dr. Mathias Rohe

3. Islamischer Religionsunterricht - ein Weg zur Verwurzelung?
Von Dr. Osman Kosen

4. Zwischen Heimat und Hashtag: TikTok-Theologie, Cyber-Umma
und das neue Wir
Von Prof. Dr. Tugrul Kurt

5. Muslimische Krankungswahrnehmungen - zwischen Resilienz,
Ressentiment und Radikalisierung
\Von Dr. Evelyn Bokler

6. Veranstaltungsbericht zur 6ffentlichen Podiumsveranstaltung
»,Muslimisch, deutsch, beheimatet: Eine Illusion oder Realitat?*

vom 21. November 2025 in Hamburg mit Dr. Evely Bokler, Dr. Osman Kosen

und Murat Kayman
Von Klaus Waldmann

05

11

16

20

33

36



04

Das Projekt "MuslimDebate 2.0 - Gesellschaft gemeinsam ge-
stalten!" der Alhambra Gesellschaft eV. hat es sich zur Aufgabe
gemacht, eine neue Diskussionskultur zwischen muslimischer
und nicht-muslimischer Zivilgesellschaft zu schaffen und so ein
gemeinsames Nachdenken muslimischer, judischer, christlicher
und anderer Akteure zu gesamtgesellschaftlichen Herausforde-
rungen zu initiieren.

Im Rahmen dieses Projekts fand vom 19. - 21. September 2025
in Loccum eine nicht-offentliche Tagung in Kooperation mit der
Evangelischen Akademie Loccum statt. Das Thema der Tagung
lautete ,Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? - Gelingt die Behei-
matung als deutsche Muslim:innen?*.

Das muslimische Leben in Deutschland begann in den 1960er-
Jahren im Zuge der Arbeitsmigration als Provisorium. Uber Jahr-
zehnte hinweg wurde die Prdsenz von Muslim:innen — sowohl
von den Migrant:innen selbst als auch von der deutschen Politik
und Gesellschaft - als vorlibergehend wahrgenommen. Diese
Perspektive pragte politische Maltnahmen ebenso wie die musli-
mische Lebensgestaltung.

Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, ob dieses ,Provi-
sorium* mittlerweile Uberwunden wurde. Richten sich politi-
sche Entscheidungen an die Realitét dauerhaft hier lebender
Muslim:innen? Und fiihlen sich Muslim:innen selbst als beheima-
tete Deutsche? Oder pragen Annahmen von Fremdheit weiterhin
die Aufben- und Selbstwahrnehmung?

Gemeinsam mit der Evangelischen Akademie Loccum haben
wir rund 25 Expertiinnen und Géste aus unterschiedlichen Kon-
texten zusammengebracht, um diesen Fragen nachzugehen. In
dieser Handreichung finden Sie die Impulsvortrage und Diskus-
sionen zu den unterschiedlichen Themenschwerpunkten doku-
mentiert.

Im Nachgang zur Wochenendtagung fand am 21. November
2025 in der Katholischen Akademie Hamburg die offentliche
Podiumsdiskussion zur Tagung statt. Es diskutierten Dr. Eve-
lyn Bokler, Dr. Osman Késen und Murat Kayman. Am Ende der
Handreichung finden Sie einen ausfiihrlichen Bericht zu die-
ser Podiumsdiskussion sowie den Link zur Videoaufzeichnung

dieser Debattenrunde.



Welche Geschichten erzahlt der Wunsch nach Beheimatung

deutscher Muslim:innen in diesem Land, von welchen Diskursen
um Orientierungen wird die ihnen permanent gestellte Frage
nach der Identifikation gepragt? Auf diese beiden Themen kon-
zentrierte sich das Kamingesprach im Rahmen der Loccumer
Tagung vom 19. bis 21. September 2025. In diese Uberlegungen
flossen unterschiedliche Erfahrungen der Zuwanderung von
Muslim:innen (Motive, Zeitpunkte, Herkunftsregionen) und aus
dem Alltag des muslimischen Lebens in Deutschland ein. Da ist
die Perspektive derjenigen, die z.B. im Kontext von Anwerbeab-
kommen aus der Tirkei (1961), aus Marokko (1963), aus Tune-
sien (1965) nach Deutschland gekommen sind und sicherlich
sind auch einige Muslim:innen auf der Grundlage des mit Jugo-
slawien (1968) geschlossenen Abkommens zugewandert. Mit
einer anderen Sichtweise ndhern sich bestimmt diejenigen die-
sen Themen, die vor allem aufgrund politischer Entwicklungen
in ihren Herkunftsléndern nach Deutschland emigriert sind (u.a.
Militarputsche, ethnisch begriindete Diskriminierung, Islamische
Revolution). Nochmals einen anderen Blickwinkel haben zwei-
fellos diejenigen, die sich infolge der Balkankriege in den 1990er
Jahren, aufgrund kriegerischer Konflikte in der Levante und im
Mittleren Osten oder im nordlichen Afrika auf den Weg nach
Deutschland gemacht haben sowie diejenigen, die aufgrund von
Armut und schlechten 6konomischen Aussichten in ihren Her-
kunftslandern in jungerer Zeit nach Europa geflohen sind. Die

Anlésse von Migration unterscheiden sind deutlich, aber auch

die Zeitpunkte der jeweiligen Zuwanderung, die die Zeitrdume
fir den Prozess einer moglichen Beheimatung rahmen. Zudem
weisen die jeweiligen Beweggriinde und Voraussetzungen der
Migration erhebliche Differenzen auf.

Weiter ist davon auszugehen, dass Muslim:innen, die in Deutsch-
land geboren und in zweiter, dritter oder vierter Generation hier
aufgewachsen sind, nochmals aus einer anderen Perspektive auf
die Themen und Fragestellungen von Beheimatung und Iden-
tifikation blicken. Sie sind in einem Land sozialisiert worden,
das seine Wirklichkeit als Einwanderungsgesellschaft (auch als
multireligiose) nur widerstrebend akzeptiert. Auferdem werden
gerade im Kontext des gegenwartigen Kriegs im Nahen Osten
nach dem terroristischen Angriff der Hamas auf Israel und der
israelischen Kriegsfihrung insbesondere in Gaza Bestrebungen
und Chancen einer realen Beheimatung von Muslim:innen in
Deutschland wieder verschérft problematisiert. Hintergrund da-
fir ist die deutsche Geschichte mit dem nationalsozialistischen
Volkermord an den européischen Juden und einer nach dem
Holocaust formulierten besonderen Verantwortung Deutsch-
lands in Hinblick auf das Existenzrecht Israels. Unter den Grup-
pen der Zugewanderten werden insbesondere Muslim:innen in
diese entwickelte Verantwortungsgemeinschaft einbezogen. So
kommt es in diesem Zusammenhang immer wieder zu Vorschla-
gen, fir alle Schiiler:innen in Deutschland einen Besuch von KZ-
Gedenkstatten zur Pflicht zu machen, wobei priméar Schiler:in-

nen mit Migrationsgeschichte adressiert werden. Schlieflich

05



06

werden Muslim:innen immer wieder befragt, mit welchen Wer-
ten, Normen, mit welcher Weltanschauung sie sich identifizieren,
mit denen des Herkunftslands ihrer Vorfahren, mit den zentralen
Werten des Islam oder mit den Werten einer liberalen Demo-
kratie bzw. mit universalen, transnationalen Ideen und Normen
sowie welche Ziele fir sie im Vordergrund stehen. Gegenwartig
wird sowohl ein wachsender Antisemitismus - fiir den falschli-
cherweise hauptsachlich Muslim:innen verantwortlich gemacht
werden — und gleichzeitig ein zunehmender antimuslimischer
Rassismus registriert, der u.a. Muslim:innen kollektiv die Unter-
stlitzung und Sympathie mit dem Terror der Hamas unterstellt.
Diese Diskurse, die dahinterliegenden Konflikte und die immer
wieder aufkommenden rassistisch aufgeladenen Debatten zei-
gen, wie schwierig die Frage nach der Beheimatung von Mus-
lim:innen in Deutschland zu beantworten ist, welche strukturel-
len Hindernisse und ideologischen Vorbehalte zu Giberwinden
sind und islamfeindliche Einstellungen abgebaut werden mus-
sen. Selbstverstandlich darf nicht Ubersehen werden, dass Be-
heimatung ein komplexer Prozess ist, der strukturelle, rechtliche,
soziale, politische, religiose, kulturelle und emotionale Aspekte
umfasst. Er betrifft individuelle Empfindungen und Erfahrungen
von Anerkennung und Respekt, die Selbstverstandlichkeit des
Zusammenlebens unterschiedlicher Gemeinschaften in einer
Gesellschaft sowie Prozesse auf der Ebene von Verbanden, Or-
ganisationen und Institutionen. Wichtige Faktoren sind eine
vorbehaltlose Anerkennung in rechtlicher und politischer Pers-
pektive, die fraglose Zugehdrigkeit zur und ein unbedingter Platz
in der Gemeinschaft, die selbstbewusste Présenz und soziale
Wertschadtzung von Muslim:innen. Dabei gilt es sich bewusst zu
sein, dass Beheimatung ein dynamischer Prozess ist, ihre Form
und die damit verbundenen Empfindungen sich immer wieder
verandern kdnnen, jedoch bestimmte Gewiss- und Sicherheiten
zumindest fir bestimme Zeitrdume erreicht werden sollen, die
sich jedoch auch wieder verflissigen kdnnen. Zudem ist davon
auszugehen, dass Menschen aufgrund ihrer Herkunfts- und Mo-
bilitatsgeschichten von vielen Kulturen beeinflusst sind, viele
Kulturen in sich tragen, d. h. sie kdnnen vieles gleichzeitig sein.
Das kann z.B. bedeuten, dass man an verschiedenen Orten be-
heimatet sein kann, wie es auch moglich sein kann, mehrere Hei-
maten zu haben.

Weiter ist zu beachten, dass die muslimische Gemeinschaft in

Deutschland dufRerst vielfdltig ist. In Hinblick auf Prozesse der

Beheimatung und der Identifikation konnen auch die Herkunfts-
regionen muslimischer Religionsangehorigen enorme Rele-
vanz haben. Nach Angaben der Studie ,Muslimisches Leben in
Deutschland“ aus dem Jahr 2020, die vom Bundesamt fiir Mig-
ration und Fliichtlinge herausgegeben wurde, stammen 45 %
der muslimischen Menschen in Deutschland aus der Tirkei. Sie
bilden die mit Abstand grofte muslimische Herkunftsgruppe. Die
zweitgrolte Gruppe (27 %) hat arabische Wurzeln und stammt
aus dem Nahen Osten, vor allem aus Syrien oder aus Nordafri-
ka, gefolgt von Muslim:innen aus Stidosteuropa (19 %), vor allem
aus Bosnien-Herzegowina und dem Kosovo sowie 9 % aus dem
Mittleren Osten, vor allem aus Afghanistan und dem Iran. Es ist
durchaus moglich, dass sich diese Zusammensetzung infolge der
Dynamik der Zuwanderung bis in die Gegenwart verandert hat.
Aufjeden Fallist aus diesem kursorischen Uberblick zu erkennen,
dass zahlreiche Faktoren aber auch die Ziele und Schwerpunkte
der Zuwanderungs-, Integrations- und Religionspolitik des Ein-
wanderungslands auf den Prozess einer angestrebten Beheima-
tung erheblich einwirken.

Engin Karahan (Politik-, Organisations- und Projektberater, der
sich seit vielen Jahren ehren- und hauptamtlich in muslimischen
Migrantenselbstorganisationen engagiert) und Mehmet Can
(Lehrer und Fachleiter Gesellschaftswissenschaften an der Ge-
meinschaftsschule auf dem Campus Ritli in Berlin, der vor allem
als politischer Bildner im Bereich antisemitismuskritischer Bil-
dungsarbeit und als Schulberater im Bereich politische Bildung
und Demokratiebildung tatig ist) brachten ihre Uberlegungen zu
den beiden zentralen Stichworten in die Gesprachsrunde ein. Im
Anschluss an diese Impulse entwickelte sich unter der Modera-
tion von Eren Guvercin (Projektleiter MuslimDebate 2.0) eine sehr
lebhafte, aspektreiche und anregende Debatte unter den Teil-

nehmenden.

Muslimische Institutionalisierung

Einleitend schilderte Engin Karahan einige Aspekte der Ge-
schichte der Bildung eigener Initiativen, der Griindung von Ver-
einen und Moscheen und der Entstehung von Verbdnden von
Muslim:innen. Seine zentrale These war, dass die muslimische
Institutionalisierung relativ planlos verlief. Weder auf Seiten der
Turkei noch auf Seite der Bundesrepublik habe es entsprechen-
de Konzepte gegeben. Die Verantwortlichen hétten offensichtlich

keine Notwendigkeit hierzu gesehen, denn im 1961 vereinbarten



Anwerbeabkommen sei fiir die tiirkischen Arbeitskréfte, die nach
Deutschland kamen, ein Rotationsprinzip festgehalten worden.
Sie sollten zundchst fiir zwei Jahre in die Bundesrepublik kom-
men und dann wieder in die Turkei zurlickkehren und durch neu
angeworbene ersetzt werden. Mit der kurzfristigen Anwerbung
habe der Arbeitskraftebedarf gedeckt, jedoch eine dauerhafte
Ansiedlung verhindert werden sollen. Bereits 1964 ware das Ab-
kommen insbesondere auf Druck der Wirtschaft reformiert (zu
hohe Kosten flr die Einarbeitung von Arbeitskraften) und das Ro-
tationsprinzip aufgehoben worden. Das modifizierte Abkommen
habe auch einen Familiennachzug ermoglicht.

Karahan schilderte, dass kleine Gruppen meist selbst fiir die
Einrichtung von Gebetsstatten gesorgt hatten. Um muslimische
Religiositat zu praktizieren sei man auf Provisorien angewiesen
gewesen. Gebetsstétten seien in Arbeiterwohnheimen, in Lager-
hallen, in Raumen in Hinterhofen angelegt worden, oft seien Ge-
meindeséle von evangelischen Kirchen zur Verfigung gestellt
worden. Ein besonderes Festtagsgebet habe man auch einmal
im Kolner Dom feiern kdnnen, wobei es gestattet gewesen sei,
christliche Symbole mit Tiichern abzuhéngen.

An verschiedenen Orten hatten sich dann auch Cemiyets etab-
liert, Einrichtungen, die als Treffpunkte fiir die tirkische Gemein-
schaft gedient haben, also Orte, die vielleicht auch als Gaststat-
ten bezeichnet werden konnten.

Nachdem Familienzusammenflhrungenim Anwerbeabkommen
ermoglicht worden waren, sei klar gewesen, dass die Anmietung
von Raumen flr das Freitagsgebet und ein Aufbau von Cemiyets
als Infrastruktur, um muslimische Gemeinschaft und Religiositat
zu leben, nicht ausreichte. Es sei die Notwendigkeit entstanden,
religiose Unterweisung flr Kinder und Jugendliche anzubieten,
eigene Gemeinschaften flr Jugendliche und fir Frauen zu orga-
nisieren, religidse Beratung und Raume religidser Spiritualitat
anzubieten oder auch Pilgerreisen durchzufiihren. Folglich habe
sich das Engagement vielerorts darauf konzentriert, sich fiir den
Aufbau von Moscheen und die Bildung von Gemeinden einzuset-
zen. Aus einigen Cemiyets sei im Lauf der Zeit eine Moschee ge-
worden. Die Schritte einer muslimischen Beheimatung aus dem
Status der Provisorien erfolgten pragmatisch und hétten sich an
den veranderten Bedarfen von Muslim:innen orientiert, meinte
Karahan.

Ende der 1960er/Anfang der 1970er Jahre seien auch die ersten

muslimischen Verbande gegriindet worden. Er schilderte, dass

z.B. die IGMG (Milli Goris) in ihrer Struktur wesentlich von Men-
schen aufgebaut worden sei, die als politische Flichtlinge infol-
ge politischer Entwicklungen und erlebter Diskriminierung in der
Turkei nach Deutschland gekommen seien. Der VIKZ (Verband
der islamischen Kulturzentren) als altester islamisch-tiirkischer
Dachverband sei 1973 gegriindet worden, seine Mitglieder wiir-
den auch als Stileymancis bezeichnet. Quasi als Antwort darauf
sei dann 1984 die DITIB (Turkisch-Islamische Union der Anstalt
flr Religion) entstanden, deren Errichtung auch bundespolitisch
begriifst worden ware und die von einem zu jener Zeit eher ke-
malistisch orientierten Regime in der Tirkei massiv unterstitzt
worden sei. Demgegeniber seien die anderen Verbdnde als tiir-
keikritisch eingeordnet worden, die eine starkere 6ffentliche Pra-
senz islamischen Lebens anstrebten. An diesen Entwicklungen
und den in diesem Kontext entstandenen Strukturen konnten
auch die Ambivalenzen und Dynamiken der Bestrebungen nach
Beheimatung der muslimischen Community abgelesen werden,
unabhangig davon welche Ziele die Migrationspolitik der Bun-
desregierung verfolgte und welche Einstellungen gegenitber den
Zugewanderten in der Gesellschaft dominierten.

Etwas Uberraschend vertrat Karahan die These, dass nach Jahr-
zehnten der Bestrebungen, sich in Deutschland zu verorten, bei
den Verbanden wieder eine deutliche Riickbesinnung auf die
Tirkei als Heimat erkennbar sei. Es wurde die Frage gestellt, ob
das im Gesprach genannte Stichwort von einer Re-Ethnisierung
fur diese Entwicklung angemessen sei. Er erlduterte, dass es Ver-
bande gebe, die eine enge Orientierung am Herkunftsland nie-
mals abgelegt hatten, aber verweist auch darauf, dass es gerade
in jenen Verbdanden auch Bestrebungen oder Tendenzen einer
weitergehenden Offnung in Richtung der Aufnahmegesellschaft
gegeben habe. Doch seien diese Prozesse offensichtlich durch
den Austausch von Verantwortlichen auf Leitungsebenen unter-
brochen worden. Mit Blick auf die IGMG erwéhnt er, dass diese in
den zuriickliegenden Jahren viel Geld in den Ausbau einer Infra-
struktur in der Turkei investiere, vielleicht um Teilen der Mitglie-
derihrer Gemeinden die Erflllung ihres Riickkehrtraums offen zu
halten. In Hinblick auf die DITIB sei nicht zu bezweifeln, dass sie
von der Politik der Tlrkei massiv beeinflusst werde.

Auf den Einwand, dass Moscheegemeinden von Mitgliedern zum
Teil nicht unerhebliche Beitrage fir religiose Dienstleistungen
erwarteten, erlduterte Karahan einige Rahmenbedingungen der

Finanzierung von Moscheegemeinden. Die christlichen Kirchen

o7



08

hatten das Recht als Korperschaften des offentlichen Rechts
von ihren Mitgliedern Steuern zu erheben, die iber die Finanz-
amter eingezogen wirden, wobei der Staat sich diese Dienst-
leistung bezahlen liefke. Da die muslimischen Verbande und die
Moscheegemeinden in weit Uberwiegender Anzahl diesen Sta-
tus nicht hatten, sondern lediglich eingetragene Vereine seien,
miussten sie sich Uber Mitgliederbeitrage, Gebuhren flr einzelne
Leistungen und Uber verschiedene Zuwendungen finanzieren.
Er problematisierte, dass muslimische Verbdnde und Moschee-
gemeinden nur in geringem Umfang staatliche Mittel im Bereich
der Sozialen Arbeit oder der Jugendarbeit in Anspruch nehmen
wirden. Allerdings sah er auch ein Problem darin, dass die Lei-
tungsebenen der Verbdnde dieser Form der Finanzierung auch
skeptisch gegenlberstiinden und offensichtlich beflrchteten,
dass die Gemeinden dann eine groRere Selbstandigkeit erlangen
konnten. Von der Religionspolitik wiinschte er sich eine wert-
schatzende Perspektive auf Muslime, die sich bewusst sei, dass
die hier lebenden Muslime deutsche Muslime sind und dass sie
daflir sorgen musse, dass ihnen die Dienste und Leistungen zu-
kommen, die sie verdienten.

Weiter wurde danach gefragt, ob und in welcher Weise die Zu-
wanderung von Gefllichteten aus verschiedenen muslimisch ge-
prégten Landern sich auf die Arbeit der Moscheegemeinden, die
Strukturen der Verbdnde und die muslimische Community aus-
gewirkt habe. Karahan schilderte, dass im Kontext der Zuwande-
rung von Geflliichteten in den Jahren 2015/2016 sich viele Mo-
scheegemeinden mit konkreten Hilfen in der Unterstiitzung der
,Neuankdommlinge“ engagiert hatten. Im Rahmen der Deutschen
Islamkonferenz sei ein Fonds firr die Begleitung muslimischer
Fluchtlinge eingerichtet worden, auf den von der DITIB stark zu-
gegriffen worden sei. Damit sei seiner Uberzeugung nach eine
Tur fir Moscheegemeinden gedffnet worden, sich intensiver im
Bereich der Sozialen Arbeit zu betatigen. Als die staatliche Forde-
rung ausgelaufen ist, hatten Verantwortliche in den Verbdnden
kein Interesse gehabt, diese Arbeit mit einer erweiterten Perspek-
tive fortzufhren.

Die Zuwanderung von Gefllichteten habe jedoch keine Veran-
derungen in den Strukturen zur Folge gehabt. Tatsdchlich seien
aulberhalb der Moscheelandschaft Initiativen entstanden, seien
Vereine gegriindet worden, die sich der Bewaltigung von Flucht-
erfahrungen und der Unterstitzung der Gefliichteten angenom-

men haben. Der Anspruch sei dabei, motiviert durch die eigene

Religiositat, sozial aktiv zu sein.

Identifizierungen junger Muslim:innen

Zunachst gab Mehmet Can einige Erlduterungen zum Stichwort
Rutli-Schule, die im Jahr 2006 durch einen Brandbrief der Leh-
rer:innen der Schule an den Berliner Bildungssenator mit der
Forderung, Bedingungen zu schaffen, um das Gewaltproblem an
der Schule zu l6sen, bundesweit bekannt geworden sei. Mittler-
weile sei die Schule eine Gemeinschaftsschule fir Schiler:innen
vonder 1. bis zur 13. Klasse, die den Jugendlichen alle Abschluss-
moglichkeiten bietet, die das Berliner Schulsystem offeriert. Die
Schule befindet sich im Stadtteil Neukolln, der in der offentlichen
Debatte polarisiere und gleichzeitig Projektionsflache flr Debat-
ten um Antisemitismus, Integration und Multikulti sei. In jingerer
Zeit habe sich die Bevolkerungsstruktur in Richtung einer Pra-
senz von Halal und Bio gewandelt.

Nach Schatzungen, so Can, kdnne davon ausgegangen werden,
dass ca. 80 % der Schiler:innen mit einer nichtdeutschen Fa-
miliensprache aufwachsen. Etwa 50 % davon wirden arabisch,
mehrheitlich paldstinensisch sprechen. Mindestens 50 % der
Schiler:iinnen kdmen aus Lebensgemeinschaften, die auf Trans-
ferleistungen angewiesen sind. Einige Schiler:innen seien sehr
und andere weniger religios, doch fiir alle sei die Kategorie Mus-
lim ein wichtiger Identitdtsmarker. Sie wiirden sich als Muslime
definieren, als Paldstinenser:innen, als Tirk:innen, aber auch als
Deutsche. Als deutsche Muslime wiirden sie sich jedoch nicht
beschreiben, was eventuell mit der gesellschaftlichen Wahrneh-
mung von Muslim:innen, mit Erfahrungen von Ausgrenzung, An-
feindung und Diskriminierung zusammenhangen wiirde, wobei
die Einflisse des Aufstiegs des Islamismus und die Strukturen
der Herkunftslander nicht vernachldssigt werden durfen. Diese
Skizze der Schiler:innen lasst vielfaltige Bilder entstehen, womit
die Schiler:innen sich letztlich identifizieren.

An einem Kursangebot zum Thema ,Glauben und Zweifeln®, das
die Schiler:iinnen freiwillig belegen kénnen, zeigte Can, wie in
der Sekundarstufe 1 Raume erdffnet werden, sich mit Religion
zu beschaftigen. Die verbreitete Skepsis der Schiiler:innen, dass
aus ihnen Atheisten gemacht werden sollen, lege sich, wenn
deutlich werde, dass der Kurs dazu diene, sich mit allem, woran
man zweifeln kdnne, auseinanderzusetzen und die Religion nur
eines unter vielen Themen sei. Vorrangiges Ziel sei es, mit den

Jugendlichen ins Gesprach zu kommen. Vielfach sei bei den Ju-



gendlichen ein sehr starres Religionsverstandnis anzutreffen, das
beinhalte, dass eigentlich alle Fragen geklart seien, denn es stehe
im Koran. DemgegenUber gehe es darum, auf die Vielfalt des Is-
lam hinzuweisen und die Notwendigkeit von Exegese und Inter-
pretation zu verdeutlichen. Weiter erlduterte er, dass das starre
Religionsverstandnis gleichzeitig sehr fragil sei, denn die Theodi-
zee-Frage, nach der gottlichen Existenz angesichts menschlichen
Leids, fihre regelmaRig zu grolden Verunsicherungen.

Can wies darauf hin, dass der Nahostkonflikt schon vor dem
Terrortberfall der Hamas vom 7. Oktober 2023 ein unglaublich
wichtiger Identitdtsmarker gewesen sei. In der Verbindung da-
mit und in der Folge des Kriegs zwischen Israel und der Hamas
habe dieses Thema flr die paldstinastdmmigen Jugendlichen,
bei denen die familidre Betroffenheit eine besondere Rolle spie-
le, aber auch bei den tlrkischstdmmigen Muslim:innen eine sehr
aufwihlende Bedeutung.

Die Schule habe 2008 damit begonnen, sich intensiver mit Israel
und mit Antisemitismus zu befassen. U.a. seien Reisen nach Is-
rael und in die paléstinensischen Gebiete durchgefiihrt worden.
Begegnungen und Austausch zu ermoglichen, sei das zentrale
Anliegen gewesen. Die Erfahrungen einer Reise in der Zeit vor
dem 7. Oktober 2023 seien in einem Comic aufgearbeitet wor-
den, der als Material zur Beschaftigung mit dem Nahostkonflikt
aus der Perspektive der Schiller:innen eingesetzt werden konne.
Can betonte, dass Antisemitismus ein gesamtgesellschaftliches
Phanomen sei, ebenso sei jedoch davon auszugehen, dass die
Zustimmungswerte zu israelbezogenem Antisemitismus

unter muslimisch sozialisierten Menschen ausgepragter seien
als bei nicht-muslimischen. Nach seiner Einschétzung habe der
7. Oktober keine neue Entwicklung hervorgebracht, aber die Vor-
stellung massiv verstérkt, dass Deutschland immer einseitig auf
Seiten Israels stehe. Die Jugendlichen seien Gberrascht, wenn ih-
nen vermittelt werde, das deutsche Politiker Israel kritisieren und
in der Bevolkerung ein differenziertes Bild von Israel vorhanden
sei. Doch die groRe Gefahr nach dem 7.0ktober sei aus seiner
Sicht, dass die bestehenden Ankniipfpunkte der islamistischen
Agitation von einer unterdriickten Gemeinschaft im Gegensatz
zum Westen verstarkt worden sind. In diesem Zusammenhang
sei auch die Rolle von TikTok zu beachten, das fiir die Jugend-
lichen eine relevante Quelle Uber einen dogmatischen und star-
ren Islam sei und schreckliche Bilder vom Krieg liefere. Can ver-

schwieg auch nicht, dass die Auseinandersetzungen mit dieser

Thematik schwierig und herausfordernd seien und teilweise in
heftigen Debatten ausgetragen werde.

Von anderer Seite wurde erganzt, dass die von Social Media
transportierten Bilder auch dazu gefiihrt hatten, dass die Zersto-
rungen in Gaza von den Muslim:innen als Angriff auf die gesam-
te muslimische Community erlebt wiirden. Fatal sei dabei, dass
aufgrund des verscharften Konflikts Muslim:innen einerseits von
der Gesellschaft mit mehr Misstrauen begegnet wirde, denn im
Konfliktfall gelte ihre Loyalitat doch eher der eigenen Community
und andererseits Muslim:innen in der Haltung bestarkt wirden,
wenn es darauf ankomme, konnten Muslim:innen sich letztlich

doch nur auf Muslim:innen verlassen.

Beheimatung durch positive Bindung an das Land?

Im weiteren Gesprach wurde die Frage nach der emotionalen
Dimension von Beheimatung gestellt. Sei es nicht auch erforder-
lich eine Form einer positiven Bindung an das Land und an die
Gesellschaft, in der man lebt, aufzubauen, um zugehérig zu sein?
Es sei immer wieder zu horen, dass die muslimische Community
sich beklage, in dieser Gesellschaft leben und deren Strukturen
und Mechanismen ertragen zu missen. Kénne eine emotiona-
le Verbundenheit mit diesem Land erst dann entstehen, wenn
es keinen antimuslimischen Rassismus mehr gebe, wenn man
keinen muslimfeindlichen Strukturen und Handlungen mehr
ausgesetzt sei? In einer ersten Reaktion wurde entgegnet, dass
z.B. muslimische Jugendliche in ihrem Alltagshandeln deutscher
seien als ihnen bewusst sei. Weiter wurde die Hoffnung zum Aus-
druck gebracht, dass die jlingere Generation aufgrund ihrer So-
zialisation eine andere Haltung ausbilden werde. Demgegentber
wurde skeptisch angemerkt, dass ein Generationswechsel nicht
automatisch einen Mentalitatswechsel mit sich bringe.

Ein individuelles Hindernis einer positiven Bindung wurde u.a. in
dem Dilemma gesehen, dass einerseits Uiberwiegend die Vorstel-
lung herrsche, Muslim-Sein und Deutsch-Sein funktioniere nicht
und wer sich als Deutscher verstehe, verliere seine Authentizitat
und Identitét als Muslim:innen. SchlieRlich wurde die These ver-
treten, dass es eine merkwiirdige Vorstellung sei, sein Land zu lie-
ben. Als Perspektive einer normativen Beheimatung wurde das
Konzept des Verfassungspatriotismus ins Gesprach gebracht,
also einer Identifikation mit den Grundwerten der Verfassung,
einer Bindung an die Werte einer liberalen, pluralistischen Ord-

nung, die nicht auf einer ethnischen und kulturellen Identitét

09



Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? - Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?

Zur Beheimatung deutscher Muslim:innen und einigen Aspekten ihrer
Identifikation. Kamingesprach mit Engin Karahan und Mehmet Can.

basiere.

Gleichzeitig wurde vor einer Uberhéhung der Konzepte von Be-
heimatung und Identifikation gewarnt. Es kdme grundsatzlich
daraufan, die Fahigkeiten zu starken, Ambiguitdten und Differen-
zen auszuhalten und positive Narrative zur Lebenswirklichkeit
von Muslim:innen in Deutschland zu entwickeln und zu verbrei-
ten. Denn trotz aller Kritik an den Verhéltnissen und diskriminie-
render Erfahrungen sei auch zu fragen, was die Einzelnen letzt-
lich veranlasse, hier zu bleiben.

Ein interessanter Aspekt war, dass wahrend des Gesprachs vor-
geschlagen wurde, diese Diskurse von ihrer religidsen Power zu

entlasten und in Richtung ihrer De-Islamisierung zu denken.

010



Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? - Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?

Prof. Dr. Mathias Rohe

Herausforderungen der institutionellen Beheimatung
muslimischer Gemeinschaften in Deutschland

w—

I. Grundlagen der Religionsverfassung

In Deutschland herrscht weitreichende individuelle und kollek-
tive Religionsfreiheit (religionsoffene Sakularitat). Der sdkulare
Rechtsstaat hat sich als historisches Erfolgsmodell fir Staat und
Religionen gleichermafen erwiesen. Die teils mit Unterstitzung,
teils aber auch gegen erbitterten Widerstand von Religionsver-
tretern entstandene sékulare Trennung von Religion und staat-
licher Machtausibung zahlt zu den unverzichtbaren Grundlagen
der staatlichen Ordnung. Keineswegs missen hingegen Politik
und Religion getrennt werden: Auch das religiose Argument hat
seinen Platz in der politischen Debatte. Das zeigt sich deutlich an
parlamentarischen Anhorungen, in denen auch Religionsvertre-
ter zu Wort kommen, wenn es um die Grundfragen menschlicher
Existenz geht. In jlngerer Zeit sind zu solchen Gelegenheiten
konsequent auch muslimische Vertreter eingeladen worden.

Im sékularen Rechtsstaat bestimmt in allen rechtlich relevanten
Bereichen allein das staatliche Recht dartber, welche Normen
in welchem Umfang und innerhalb welcher Grenzen durchge-
setzt werden konnen. Andererseits ist religiose Vielfalt innerhalb
dieser einheitlichen Ordnung in sehr weitreichendem Umfang

moglich, teils auch erwiinscht und sogar geboten. Sakularitat ist

also gerade nicht religionsfeindlich. Aus der Sicht des Rechts be-
schreibt sie nur die Trennung der Religion(en) von der Auslibung
staatlicher Macht. Wenn also Sakularitét in vielen islamisch ge-
pragten Staaten weithin als Religionsfeindlichkeit aufgefasst
wird, so zeigt sich darin ein grundlegendes Fehlverstéandnis der
tatséchlichen Verhaltnisse.

Umgekehrt darf sich der sdkulare Staat nicht in innerreligiose
Debatten einmischen oder sich religiose Uberzeugungen zu
eigen machen. Daraus folgt zweierlei: Sakularitat verlangt Neu-
tralitdt des Staates gegentiber allen Religionen. Insofern gibt es
aus rechtlicher Sicht auch keine ,eigenen” und ,fremden® Reli-
gionen. Zudem muss der sdkulare Staat alle Religionen gleich
behandeln (vgl. z.B. das Verbot der Bevorzugung oder Benach-
teiligung wegen des Glaubens in Art. 3 Abs. 3 und Art. 33 Abs. 3
Grundgesetz (GG)).

Deutschland hat sich anders als z.B. Frankreich gegen eine streng
laizistische und fir eine religionsoffen-neutrale Sakularitat ent-
schieden, wie es z.B. Art. 4 und 7 Abs. 3 GG wie auch dem Reli-
gionsverfassungsrecht insgesamt zu entnehmen ist. Religion ist
demnach nicht aus dem o6ffentlichen Raum verbannt; sie darf

sichtbar werden, sich in die Debatte einmischen, ist wichtiger

011



012

Bestandteil universitérer Forschung und Lehre und findet Raum
auch im bekenntnisorientierten Religionsunterricht in den of-
fentlichen Schulen einiger deutscher Bundeslander oder in viel-
faltigen anderen Kooperationen zwischen Staat und Religions-
gemeinschaften.

Erist bemerkenswert, dass das am 28. Januar 2004 verabschie-
dete Gesetz Uber Religionsfreiheit und den Rechtsstatus von
Religionsgemeinschaften und Kirchen in Bosnien-Herzegowi-
na im Zusammenspiel mit den grundlegenden Regelungen in
der Verfassung von 1995 weitgehende Ahnlichkeiten mit dem
deutschen Religionsverfassungsrecht aufweist (Gleichbehand-
lung, Trennung von Staat und Religion, interne Selbstorganisa-
tionsrechte, Zugang zum Status einer juristischen Person). Das
vor allem in der arabischen Welt oft missverstandene sakulare
Staats- und Rechtsverstandnis ist gerade nicht religionsfeindlich,
sondern eroffnet im Gegenteil weitreichende Religionsfreiheit in
staatlicher Neutralitat und mit dessen Pflicht zur Gleichbehand-

lung aller Religionen und Weltanschauungen.

II. Etablierung von muslimischen Gemeinden

und Institutionen in Deutschland

In Deutschland leben heute ungeféhr 5,5 Millionen muslimische
Menschen. Ihre individuelle Religionsfreiheit ist selbstverstand-
lich im Rahmen der oben beschriebenen Religionsfreiheit wie fir
alle Angehdrigen von Religionen gewdhrleistet. Fiir deren Aus-
Ubung bedarf es in der Regel keiner rechtsférmigen institutionel-
len Verankerung.

Ebenso selbstverstandlich greift auch die oben beschriebene
kollektive Religionsfreiheit. Eine Fille religioser Anliegen ldsst
sich nurin mehr oder weniger stark organisierter Form umsetzen.
Ein zentrales Anliegen war und ist die Errichtung einer religiosen
Infrastruktur. Manche Bedrfnisse betreffen weite Teile der mus-
limischen Bevélkerung unabhangig von deren ethnischem Hin-
tergrund. So decken etwa die Einrichtung muslimischer Friedho-
fe und Graberfelder oder die Bereitstellung religionskonformer
Lebensmittel allgemeine Bedrfnisse ab und konnen deshalb
auch ubergreifend organisiert werden.

Andere Bedirfnisse stehen deutlich starker mit dem Herkunfts-
staat in Verbindung. Das betrifft vor allem die Errichtung und den
Betrieb von Moscheen als zentrale Aufgabe vieler muslimischer
Gemeinden. Zwar kennt der Islam als Religion keine ethnischen

Untergliederungen. Die Herausbildung einer muslimischen Infra-

struktur erfolgte in Deutschland jedoch weitgehend erst mit der
Einwanderung sogenannter ,Gastarbeiter seit den 1960er Jah-
ren bzw. von Flichtlingen und Asylbewerbern wie im Falle Bos-
nien-Herzegowinas im Zuge des Krieges von 1992-1995, in dem
die muslimische Bevolkerung in groRem Umfang brutal verfolgt
wurde.

Faktisch flihren vor allem zwei Faktoren zu einer entsprechenden
Ordnung der muslimischen Organisationslandschaft: Zum einen
schafft die (gemeinsame) Herkunftssprache und —kultur
Verbindungen, die tber religiose Anliegen hinausreichen. Mo-
scheen sind einerseits Statten fir Gottesdienste und andere Ri-
tuale. Sie bieten - z.B. durch angeschlossene Einrichtungen wie
Teestuben - daneben aber auch Raume menschlicher Begeg-
nung, in denen gemeinsame Sprache und kulturelle Gepflogen-
heiten besondere Vertrautheit schaffen.

Zum anderen fihrt die religios-theologische Orientierung an
bestimmten Lehren und Schulen (Konfessionen), die in vielen
muslimisch geprdgten Staaten dominieren und dort auch insti-
tutionell verankert sind, zu einer nach Herkunftsstaaten struktu-
rierten Organisationslandschaft. In manchen Féllen (z.B. Tirkei,
Iran, Marokko) werden inldndische Organisationen auch finan-
ziell unterstiitzt, beispielsweise durch Zurverfligungstellung von
religiosem Personal (Imamen). Das Verstandnis religidser Orga-
nisiertheit vieler Bosniaken, auch im Ausland, scheint sich an
der seit langem etablierten Struktur in Bosnien-Herzegowina zu
orientieren, im vollig akzeptierten sdkularen Rahmen. Diese Ori-
entierung bezieht sich vor allem auf das inhaltliche Verstandnis
der vielschichtigen Religion des Islam, fir dessen Deutung und
Vermittlung besondere fundierte Kenntnisse erforderlich sind.
Die Einwanderergenerationen verfligten in aller Regel nur Uber
beschrankte finanzielle Mittel. So entstanden zunachst ver-
gleichsweise leicht finanzierbare Einrichtungen in aufgelassenen
Fabrikgebduden (,Hinterhofmoscheen®) oder vergleichbaren
Baulichkeiten. Sie wurden von einzelnen Gemeinden errich-
tet, die nur teilweise an breiter angelegten Organisationen an-
geschlossen waren oder von den Herkunftsstaaten unterstiitzt
wurden. Die bosnischen Gemeinden sind weitestgehend ohne
Dachorganisation oder staatliche Unterstiitzung aus Bosnien-
Herzegowina entstanden.

Erstinjlingerer Zeit haben sich tUibergreifende Verbdnde gebildet,
die teilweise Uber Ressourcen flr die weitere Etablierung reli-

gioser Einrichtungen verfligen. Solche Ressourcen werden nicht



nur fir Personal und Sachmittel zum Betrieb der Einrichtungen
selbst bendtigt. Da in der Regel bestimmte von der Rechtsord-
nung aufgegebene organisatorische Erfordernisse erfillt werden
miussen, werden auch hierfir vor allem personelle Ressourcen
mit einschldgigen Kenntnissen und entsprechender Handlungs-
fahigkeit erforderlich. Hinzu kommen Erwartungen von Staat
und Gesellschaft, die Vertreter muslimischer religidser Organisa-
tionen als Ansprechpartner fir allgemeingesellschaftliche Anlie-
gen betrachten und in Anspruch nehmen.

Die Wahrnehmung kollektiver Religionsfreiheit ist ein Angebot
der Verfassung, aber kein Gebot. Religiose Menschen kénnen
selbst dartiber befinden, ob, fir welche Anliegen und in welchem
Umfang sie sich zusammenschlieflen méchten. Fur die Selbstor-
ganisation stehen unterschiedliche rechtliche Formen zur Verfu-
gung. Gemeinden werden in aller Regel als eingetragene gemein-
nltzige Vereine gebildet. In den meisten Féllen wird ein grofser
Teil der Arbeit ehrenamtlich verrichtet; der Imam wird in den
meisten Organisationen, so auch durchweg in den bosnischen
Gemeinden, durch Spendengelder der Mitglieder finanziert.
Angesichts beschrankter personeller und finanzieller Moglich-
keiten ist es erforderlich, bei der Entscheidung tber die Form
der Selbstorganisation zunachst zu priifen, welche inhaltlichen
Hauptanliegen bestehen. Geht es um religidse Dienste wie Got-
tesdienste in zu errichtenden bzw. zu unterhaltenden Moschee-
gebduden, um Bestattungen und Begrabnisstatten, Beteiligung
an islamischen Eheschliefungen oder Beratung in anderen Fa-
milienangelegenheiten, soziale

Dienstleitungen oder kulturelle Angebote? Daflr ist die Organisa-
tion als eingetragener Verein meist die am leichtesten zu hand-
habende Organisationsform. Oder geht es um die Beteiligung
an Aufbau und Durchfiihrung islamischen Religionsunterrichts
bzw. der Ausbildung von Lehrkraften, Theologinnen und Theo-
logen in staatlichen Hochschulen, um Militér- und Anstaltsseel-
sorge in Kooperation mit den zustdndigen staatlichen Behor-
den nach Maltgabe des deutschen Religionsverfassungsrechts?
Hierfur sind die jeweiligen rechtlichen Voraussetzungen fir eine
,Religionsgemeinschaft® zu erfiillen. Bei ,Grofsprojekten” wie is-
lamischem Religionsunterricht oder Anstaltsseelsorge ist zudem
zu bedenken, dass kleinere Religionsgemeinschaften kaum ge-
nigend Mitglieder aufbringen, um die zahlenmaliigen Mindest-
voraussetzungen fiir die ortliche Etablierung zu erfillen. Hier

empfiehlt sich der Zusammenschluss mit anderen muslimischen

Religionsgemeinschaften, die das jeweilige Anliegen inhaltlich
teilen.

Fir manche Rechtspositionen bedarf es zudem der Grindung
einer sogenannten Korperschaft des offentlichen Rechts (Kd6R).
Hierflr sind umfangreiche organisatorische Vorkehrungen erfor-
derlich. Der Status der KdOR verleiht zwar in der Tat weitgehende
Rechte. So ist es einer Kd6R maglich, die Mitgliedsbeitrage mit
Hilfe der staatlichen Finanzamter (gegen eine nicht unerhebliche
Verwaltungsgebihr!) zu erheben (nach dem Modell der ,Kirchen-
steuer®). Die verbreitet damit verkniipfte Hoffnung, dadurch auch
wesentlich hohere Einnahmen zu generieren, dirfte sich in der
Regel nicht erfiillen: Zum einen ist die Hohe der Zahlungen ab-
hangig vom Einkommen, und bislang auf Spendenbasis erziel-
te Einnahmen wirden sicherlich deutlich zurtickgehen. Zudem
zeigt die Entwicklungim Spektrum christlicher GrofSkirchen, dass
die erstmalige Heranziehung zur ,Kirchensteuer® in vielen Fallen
zum Austritt der betroffenen Person aus der Organisation fiihrt.
Moglich und in vielen Fallen sinnvoll ist der Zusammenschluss
einzelner Organisationen zur Biindelung von Ressourcen und
Interessen. So haben sich seit [dngerem Dachverbédnde wie der
ZMD etabliert. In diesem Zusammenhang hatten Verwaltungsge-
richte dariber zu entscheiden, ob und gegebenenfalls unter wel-
chen Voraussetzungen auch Dachverbdnde von muslimischen
Religionsorganisationen die Voraussetzungen einer Religionsge-
meinschaft erfiillen. In seinem Urteil vom 23. Februar 2005 hatte
das BVerwG diese Frage grundsatzlich bejaht und hierfir organi-
satorische und inhaltliche Grundséatze aufgestellt, zu deren wei-
terer Priifung es den Rechtsstreit an die Vorinstanz verwies. Einer
dieser Grundsatze formuliert das Erfordernis, dass der Dachver-
band mit seinen Untergliederungen und deren Mitgliedern durch
ein organisatorisches Band verbunden ist und mit Kompetenz
und Autoritat Aufgaben im Bereich der religiésen Lehre wahr-
nimmt, die fur die Identitat der Religionsgemeinschaft wesent-
lich sind.

Zudem haben sich in Bremen, Hamburg und andernorts klei-
nere Organisationen zu sogenannten Schuren (von arab. Schu-
ra, Ratsversammlung) vereint, um als Kooperationspartner des
Staates bei groReren Projekten dienen zu konnen, in Bremen
und Hamburg sogar abgesichert durch sogenannte Staatsvertra-
ge. Unterhalb dieser Schwelle hat sich der Koordinationsrat der
Muslime (KRM) gebildet, der einige der grofieren Organisationen

zusammenfihrt, um gemeinsame Interessen auf breiterer Basis

013



014

artikulieren zu konnen.

I11. Mogliche institutionelle Verbindungen zum Ausland

Es ist nicht ungewohnlich, dass Religionsgemeinschaften in
Deutschland institutionelle Verbindungen mit religiosen Refe-
renzorganisationen im Ausland pflegen - die romisch-katholi-
sche Kirche ist das prominenteste Beispiel dafiir. Auch manche
muslimischen Organisationen unterhalten solche Verbindun-
gen. Das spirituelle Oberhaupt der Ahmadiyya Muslim Jamaat
hat seinen Sitz in London. Die turkeiorientierte DITIB ist seit ihrer
Griindung im Jahre 1984 bislang nicht nur religids-theologisch,
sondern auch personell eng an die tirkische Religionsbehorde
Diyanet gebunden. Diese Verbindungen waren bekannt, wurden
jedoch bis zum gescheiterten Putsch in der Tlrkei im Jahre 2016
und der daran anschlieflenden Spionageaffare in Deutschland,
an der einige Imame beteiligt waren, weitgehend nicht proble-
matisiert.

Das hat sich seither durchgreifend gedndert, zumal der tirkische
Prasident und die tlrkische Regierungspartei AKP seit Jahren
eine massive Islamisierungspolitik betreiben, in die auch die Re-
ligionsbehorde einbezogen wird. Angesichts dieser Entwicklung
und der engen organisatorischen Verflechtung zwischen DITIB
und dem Diyanet wird mit stark schwankender Faktenkenntnis
in Zweifel gezogen, ob es sich bei ersterer noch um eine religio-
se Organisation handelt, oder ob hier vorwiegend auslandische
politische Interessen vertreten werden. In der deutschen Politik
wird zunehmend eine weitgehende Trennung der DITIB vom Di-
yanet eingefordert. Im Jahr 2023 wurde bekannt, dass die Bun-
desregierung eine Vereinbarung erzielen konnte, wonach die
Entsendung von Imamen aus der Tlrkei sukzessive von inlandi-
schen Personen abgeldst werden soll, und dass die Fachaufsicht
Uber die Imame nicht mehr von tiirkischen staatlichen Behorden
ausgelibt wird. Selbst ein anndhernd umfassendes Verbot der
Auslandsfinanzierung nach dem Modell des Osterreichischen
Islamgesetzes von 2015 wird immer wieder gefordert. Neue Nah-
rung hat all dies durch die Aktivitaten des eng mit dem iranischen
Regime verbundenen, mittlerweile aufgeldsten Islamischen Zen-
trum Hamburg erhalten. Unabhangig von der Frage, inwieweit
massive generelle Einschrankungen unabhangig vom Einzelfall
mit der grundrechtlich gewahrleisteten Religionsfreiheit verein-
bar sind, werden alle muslimischen Organisationen sich auf die-

se politischen Rahmenbedingungen einstellen missen.

Zunachst empfiehlt sich angesichts des politischen Konfliktpo-
tentials die Herstellung grolstmoglicher Transparenz im Hinblick
auf alle Formen der Kooperation. Inhaltlich ist eine klare Tren-
nung religidser Angelegenheiten von politischen Anliegen er-
forderlich. Grundsétzlich unbedenklich ist die Benennung einer
auslandischen religiosen Organisation als religios-theologische
Referenz, sofern diese Organisation sich inhaltlich im Rahmen
des hier geltenden Rechts bewegt. Bei hinreichender Politikferne
gilt das auch fir staatliche religiose Organisationen. Eine ausléan-
dische staatliche Religionsbehorde, deren religiose Positionen
als authentische Stimme gegen den gefahrlichen religios begriin-
deten (islamistischen) Extremismus gelten kdnnen, wird auch im
politischen Raum als ,Qualitatsgarant” gegen derartige Extremis-
men wahrgenommen werden. Moglicherweise kdnnen auch die
Erfahrungen in Bosnien-Herzegowina mit extremistischen Grup-
pierungen, die in den 1990er Jahren im Zuge des Krieges gegen
die muslimische Bevolkerung entstanden sind, fir die Bewalti-
gung der damit verbundenen Gefahren von Nutzen sein.
Problematisch sind hingegen institutionelle Abhdngigkeiten vom
Ausland, beispielsweise durch maltgebliche Beteiligung auslén-
discher staatlicher Vertreter in Vorstand oder anderen einflussrei-
chen Gremien inlandischer religioser Organisationen. Insoweit
liegt es nahe, flr eine institutionelle Verbindung in religits-theo-
logischen Fragen eigenstandige Gremien zu bilden. Finanzielle
Hilfen sind grundsatzlich moglich, dirfen aber keine faktischen
Abhéngigkeiten schaffen, die inhaltlich einer organisatorischen
Einflussnahme gleichkommen.

Aus vielerlei Griinden wiinschenswert ist allerdings die Gemein-
de- und Organisationsarbeit mit Personal, das mit den Lebens-
verhdltnissen der Menschen in Deutschland im Hinblick auf
Sprache, Gesellschaft, Kultur und Institutionen vertraut ist. Das
spricht in keiner Weise gegen die Beibehaltung enger Beziehun-
geninsAusland im Hinblick auf religiose oder kulturelle Anliegen.
In dieser Hinsicht ist es indes ratsam, den Generationenwandel
im Blick zu behalten. Die erste Generation von Migranten ist
sprachlich und kulturell meist dem Herkunftsland eng verbun-
den. Das andert sich typischerweise in den Folgegenerationen.
Diese Dynamik gilt es auch bei der Kooperation und bei der re-
ligios-theologischen Erfassung der Lebenswelt der Betroffenen
im Auge zu behalten. Im Hinblick auf Jugendliche sollte deren
verbreitete besondere Affinitdt zu sogenannten Social Media be-

sondere Beachtung finden. Jugendarbeit gewinnt besondere



Bedeutung.

Ein wesentliches Problem dirfte weiterhin die Uberschauba-
re finanzielle und personelle Basis vieler Gemeinden sein. Eine
denkbare Option sind Teilzeitmodelle mit religios-theologisch
ausgebildeten Personen, die bereits in anderen Teilzeitstellen im
Bildungs- oder Sozialbereich arbeiten (z.B. Lehrkrafte) und da-
mit bereits einen erheblichen Teil ihres Finanz- und Sozialsiche-
rungsbedarfs decken kénnen. Fir solche Personen mag dieses
Modell ihrerseits attraktiv sein, weil sich damit die Abhangigkeit
von Vorstanden verringert, deren religios-theologische Vorstel-
lungswelt nicht immer auf soliden inhaltlichen Kenntnissen be-
ruht. Daftir bedarf es allerdings auch des entsprechenden Entge-
genkommens in den Gemeinden. Insgesamt scheint bislang die
Stellenbesetzung herausfordernd zu sein, weil die Konditionen

im Hinblick auf Gehalt und Arbeitszeiten wenig attraktiv sind.

IV. Schluss

Die Herausbildung einer religiosen Infrastruktur und deren Inte-
gration in die Gesamtgesellschaft ist ein wichtiger Schritt fir die
Beheimatung vieler religioser Menschen in Deutschland. Dabei
muss man sich weitgehend nicht zwischen Aus- und Einwande-
rungsland entscheiden: man kann zugleich in beiden Léndern
beheimatet sein. Menschen dirfen nicht in eine sachlich unbe-
griindete abstrakte Identitdtsdebatte gezwungen werden nach
dem Motto ,Bist Du Deutscher oder .. .“. Man kann beides sein, im
guten Fall durchaus in bereichernder Form. Zugleich wird auch
ihre muslimische Religion in all ihrer Vielfalt zur neuen Normali-

tat — das jedenfalls ist zu hoffen.

Literatur:

Bielefeldt, Heiner, Muslime im séikularen Rechtsstaat,

Bielefeld 2003 (transcript)

Heckel, Martin, Religionsunterricht fiir Muslime?, (Juristenzeitung
199, S. 741-758 Osterreich)

Karic, Enes, Contributions to Twentieth Century Thought in Bosnia
and Herzegovina, Sarajevo 2011 (El-Kalem) (Translated in to Eng-
lish by Saba Risaluddin)

Kari¢, Enes, Bosnia’s contemporary religious mosaic: the question
of laws and regulations, in: Kari¢/Potz/Quistorp (Hrsg.), State and
Religions in Bosnia, V-VIII

Kari¢, Enes, The interpretation of Islam in pluralistic societies -
how and why?, in: Kari¢/Potz/Quistorp (Hrsg.), State and Religions
in Bosnia and Herzegovina and Austria. A Legal Framework for
Islam in a European Context, Wien 2019 (Verlag Osterreich), 47-54
Rohe, Mathias, Ein Modell fiir Deutschland? Das dsterreichische Is-
lamgesetz, in: Salzkdrner, Materialien fiir die Diskussion in Kirche
und Gesellschaft, Nr. 3, Juni 2016, S. 8

Rohe, Mathias, Der Islam in Deutschland: Eine Bestandsaufnahme,
2. Aufl. Miinchen 2018 (C.H. Beck)

Rohe, Mathias, Islamisches Familienrecht in Deutschland, Famili-
enkonflikte und Paralleljustiz, in: Schneider, Irene/Elliesie, Hatem/
Tellenbach, Silvia, Migration und Heimatrecht. Herausforderun-
gen muslimisch geprégter Zuwanderung nach Deutschland, Wies-
baden 2022, S. 45-61 (Harrassowitz)

Susko, DZevada, The status of religion, churches and religious
communities in Bosnia and Herzegowina with a focus on the Isla-
mic Community and religious freedom of Muslims, in: Kari¢/Potz/
Quistorp (Hrsg.), State and Religions, 31-44

Yasar, Aysun, Die DITIB zwischen der Tiirkei und Deutschland. Un-
tersuchungen zur Tirkisch-Islamischen Union der Anstalt fiir Reli-

gion eV, Wiirzburg 2012 (Ergon)

015



016

g \ordanka
TolbiovarSeck

1. Einfiihrung

Die Diskussion um den islamischen Religionsunterricht (IRU) in
Deutschland ist eingebettet in einen doppelten Kontext: Einer-
seits handelt es sich um ein Fach, das sich institutionell und
fachdidaktisch noch im Aufbau befindet. Andererseits ist es eng
verknlpft mit gesellschaftlichen Diskursen um Migration, Integ-

ration und Zugehorigkeit.

2. Status Quo

Seit etwa sechs Jahrzehnten leben Menschen muslimischen
Glaubens in Deutschland, vielfach im Rahmen sogenannter
Anwerbeabkommen (z. B. Tirkei 1961) und spaterer Zuwande-
rungs- und Fluchtbewegungen (z. B. 2015ff) (Celik 2011; AIWG
2020. Viele dieser Migrant:innen wurden anfanglich als ,Gast-
arbeiter” adressiert, und es bestand lange die Einschatzung, ihre
Anwesenheit sei nur temporar; politische und gesellschaftliche
Institutionen gingen davon aus, sie wiirden eines Tages in ihre
Herkunftslander zurtickkehren. In diesem Kontext entstand das
paradoxe Konzept des ,Gastmuslims® - némlich Menschen mus-
limischen Glaubens, die ganz selbstverstandlich in Deutschland

geboren oder aufgewachsen sind, aber hdufig dennoch nicht als

r HWW

T
| i
(L

'HIHHH

dauerhafter Bestandteil der Gesellschaft wahrgenommen wer-
den (Kors et al. 2022).

Die zentralen Fragen lauten: Ist dieses Provisorium mittlerweile
Uberwunden? Fihlen sich muslimische Birgerinnen und Br-
ger heute heimisch in Deutschland? Oder existieren fortwéh-
rend Konstruktionen des ,Andersseins®, die sie in die Rolle von
Fremden drangen — selbst wenn sie sich selbst als Teil der Ge-
sellschaft verstehen? Und: Kann der islamische Religionsunter-
richt einen Beitrag dazu leisten, dass sich junge Muslim:innen in
Deutschland verwurzelt flihlen? Welche Erfahrungen werden im
,Raum Schule” gemacht - aus Perspektive der Jugendlichen, der
Lehrkrafte und der Bildungspolitik? Und wo liegen die aktuellen
Herausforderungen, aber auch Potentiale dieses Faches?

Der bundesweite Status quo ist heterogen. In neun Bundeslan-
dern existiert mittlerweile eine Form des islamischen Religions-
unterrichts, hdufig jedoch nur als Modellvorhaben oder in ein-
geschranktem Umfang (AIWG 2020; Kors et al. 2022). So ist in
Bayern der IRU bereits als Wahlpflichtfach etabliert, in Nordrhein-
Westfalen existiert ein Kommissionsmodell, wahrend in ost-
deutschen Landern bislang kein reguldres IRU-Angebot vorliegt
(Kors et al. 2022). Im Schuljahr 2019/20 nahmen knapp 60.000



Schiler:innen an IRU teil (AIWG 2020), und neuere Erhebungen
beziffern die Zahl auf etwa 69.000 — was einer leichten Zunah-
me entspricht, aber im Vergleich zu den geschatzten 580.000
muslimischen Schulkindern bundesweit weiterhin gering ist
(Mediendienst Integration 2023; AIWG 2020). Damit verbleibt ein
erheblicher Anteil muslimischer Kinder und Jugendlicher ohne
reguldren Zugang zu islamischem Religionsunterricht (Kors et al.
2022).

Mehrere Griinde erklédren diese geringe Durchdringung: struktu-
relle Hindernisse wie ein Mangel an ausgebildeten Lehrkraften,
fehlende verléssliche Kooperationen mit muslimischen Verban-
den sowie Konflikte oder Skepsis hinsichtlich verfassungsrecht-
licher Fragen — etwa: Ist der Unterricht verfassungsgemal’? For-
dert er Integration oder behindert er sie? (Kors et al. 2022, AIWG
2020). Nichtsdestoweniger zeigt der Trend nach Expansion: Lan-
der wie Hessen, NRW oder Niedersachsen haben demonstriert,
dass institutionelle Modelle funktionieren konnen, wenn staatli-
che Stellen und muslimische Gemeinschaften partnerschaftlich
agieren (AIWG 2020). In diesem Zusammenhang ist festzuhalten:
Nach Art. 7 Abs. 3 GG besteht grundsatzlich ein Anspruch auf
bekenntnisorientierten Religionsunterricht fir alle Religionsge-
meinschaften — einschlielRlich muslimischer Kinder. Der islami-
sche Religionsunterricht ist somit kein Sonderprivileg, sondern
potenziell ein verfassungskonformes Regelangebot, wenn auch
eines, das vielerorts erst durch politische Auseinandersetzungen
etabliert werden musste.

Aus der Perspektive der Betroffenen zeichnet die empirische For-
schung ein ambivalentes Bild. Einerseits existiert bei vielen mus-
limischen Schilerinnen und Schiilern der Wunsch nach Zugeho-
rigkeit: In einer Evaluation des niedersachsischen Schulversuchs
wurde festgestellt, dass sowohl Jugendliche als auch Eltern ein
starkes Integrationsbediirfnis dufbern und den Wunsch artikulie-
ren, Teil der Mehrheitsgesellschaft zu sein, Freundschaften mit
nichtmuslimischen Deutschen zu pflegen und zugleich ihre fa-
milidren und religiosen Traditionen zu bewahren. Dieses Span-
nungsfeld — eine gleichzeitige Zugehdrigkeit zur Mehrheitsge-
sellschaft und Bewahrung religioser Identitdt — kennzeichnet
viele Lebensentwirfe junger Muslim:innen. Wenn ihnen jedoch
kontinuierlich signalisiert wird, sie seien ,immer noch Géste®,
kann dies emotionale Entfremdung zur Folge haben, die die
innere Verwurzelung in Deutschland erschwert. Jugendliche

agieren haufig in einem Balanceakt zwischen Stolz auf Herkunft

und Religion und dem Wunsch, nicht dauerhaft auf ihre religiose
Herkunft reduziert zu werden. Viele entwickeln ausgezeichnete
interkulturelle Kompetenzen, aber dennoch kdnnen Identitéts-

konflikte auftreten: Wer bin ich? Wo gehére ich hin?

3. Raum Schule: Chancen und die Rolle

des Religionsunterrichts

Die Schule ist oftmals der erste institutionelle Ort, an dem gesell-
schaftliche Teilhabe konkret erfahrbar wird. Hier treffen Kinder
und Jugendliche verschiedener Herkunft téglich aufeinander.
Flr muslimische Schilerinnen und Schiler kann Schule entwe-
der ein Ort der Ausgrenzung oder ein Ort der Anerkennung sein.
In diesem Kontext kann der islamische Religionsunterricht eine
Briickenfunktion einnehmen: Indem der Islam im Klassenraum
sichtbar und legitimiert wird, sendet die Schule das Signal: ,Dei-
ne Religion gehort hierher — genauso wie die der christlichen
Mitschiler.” Dieses Signal wirkt auf zwei Ebenen: nach innen (fur
muslimische Schiler:innen) und nach aulten (gegeniiber Mit-
schiiler:innen, Lehrkréften, Eltern).

Der islamische Religionsunterricht steht zugleich in einem dop-
pelten Spannungsfeld: institutionell befindet er sich noch im
Aufbau, fachlich und didaktisch ist er oft schwach entfaltet; ge-
sellschaftlich ist er eng verkniipft mit Diskursen Giber Migration,
Integration und Zugehdrigkeit (Kors et al. 2022). In den Schulen,
die IRU bereits anbieten, zeigt sich eine Uberwiegend positive
Bewertung;: Viele Schiler:innen sehen im Fach eine Moglichkeit,
existenzielle Fragen ihrer religiosen und kulturellen Identitat in
einem geschitzten Raum zu thematisieren (vgl. Karakasoglu &
Kiefer 2019; Kors et al. 2022). Zugleich ist die Implementierung
von IRU begleitet von aufwendigen Aushandlungsprozessen —
sowohl hinsichtlich institutioneller Verankerung als auch der Ak-
zeptanz im schulischen Umfeld.

In diesem Zusammenhang erweist sich die analytische Fokussie-
rung auf den Begriff Verwurzelung als fruchtbar. Der Begriff ver-
weist semantisch auf das arabische gadr (z3, ,Wurzel®) und ist
im islamisch-mystischen Diskurs ein Bild fir Standhaftigkeit und
Lebenskraft. Im Korangeist wird im Gleichnis vom guten Wort
(kalima tayyiba) der ,Baum mit fest gegriindeter Wurzel und
weitreichenden Zweigen® als Sinnbild fir Standhaftigkeit und
Entfaltung herangezogen (Sure 14:24). Verwurzelung ist dem-
nach kein statischer Zustand, sondern ein dynamischer Prozess:

Sie bedeutet Halt und Zugehdrigkeit, verbunden mit der Mog-

017



018

lichkeit von Wachstum und Fruchtbildung. Aus der Perspektive
muslimischer Jugendlicher erhalt dieser Begriff eine besondere
Bedeutung. Empirische Studien zeigen, dass der islamische Re-
ligionsunterricht oft als Ort von Authentizitdt und Selbstwirk-
samkeit wahrgenommen wird. In einer Feldstudie (Késen 2024)
aulerte eine Schilerin:

,Im Islamunterricht kann ich Dinge so ansprechen, wie ich das
kenne. Ich kann einfach Gber meine Religion sprechen - das ist
schon ziemlich cool.

Solche Aussagen verdeutlichen, dass der IRU fir viele Jugend-
liche eine wichtige Identifikations- und Artikulationsmoglichkeit
darstellt, die in anderen schulischen Kontexten haufig fehlt. Fur
Jugendliche, die kaum oder keine institutionelle religiose Sozia-
lisation erfahren haben, ist IRU oft die erste Chance, Religion in
deutscher Sprache reflexiv zu diskutieren.

Doch die Rolle des Faches darf nicht Uiberbewertet werden. Ver-
wurzelung im schulischen Sinne ist ein mehrdimensionaler Pro-
zess. Empirische Befunde (Kdsen 2024) machen deutlich, dass
Jugendliche insbesondere dann Verwurzelung erleben, wenn
sie Schule als ,ihren Ort“ begreifen — das heifst im Rahmen von
Teilhabe, Mitgestaltung und Anerkennung. Ein chronisches Defi-
zit ist die geringe Beteiligung muslimischer Eltern in schulischen
Gremien, etwa in Elternvertretungen oder Schulkonferenzen —
ein Mangel, der Verwurzelungsprozesse erheblich beeinflussen
kann.

Ein weiteres Spannungsfeld ergibt sich aus der Funktionalisie-
rung von IRU im offentlichen Diskurs: Haufig wird das Fach in
Zusammenhang mit Integrations- oder Préventionsfragen disku-
tiert (z. B. Spielhaus 2013). Diese Funktionalisierung begtinstigt
eine einseitige Sichtweise, in der Religionsunterricht vor allem
als Mittel zur Radikalisierungspravention verstanden wird, und
verdeckt sein padagogisches Potenzial. Verwurzelung kann je-
doch nicht durch Sicherheitsrhetorik erreicht werden, sondern
nur durch authentische Bildungsprozesse, die an den Lebens-
welten der Jugendlichen ankniipfen.

Fir eine differenzierte Einordnung des Beitrags des islamischen
Religionsunterrichts lassen sich drei Dimensionen unterschei-

den:

a) Religiose Selbstverortung
Der Unterricht ermdglicht Schiilerinnen und Schiilern, Fragen zu

Religion, Ethik und Identitdt im schulischen Rahmen zu artikulie-

ren. Damit fordert er religiose und weltanschauliche Mindigkeit.

b) Gesellschaftliche Teilhabe

Verwurzelung entsteht, wenn Schiilerinnen und Schiler die
Schule als einen Ort wahrer Zugehorigkeit erleben. Entscheidend
sind dabei institutionalisierte Formen von Partizipation (z.B. Mit-

bestimmung, Elternarbeit) und Anerkennung.

c) Fachdidaktische Entwicklung

Erst in den letzten anderthalb Jahrzehnten wurden systemati-
sche fachdidaktische Konzepte fiir IRU entwickelt. Die Heraus-
forderung besteht darin, kompetenzorientierten Unterricht zu
gestalten, der heterogene Lebenswelten berlicksichtigt und

Lehrkréfte addquat auszubilden.

Diese drei Dimensionen machen deutlich: Die Erwartungen an
IRU sind heterogen — von religidser Unterweisung bis hin zu in-
terkultureller Bildung. Kaum ein anderes Schulfach ist mit einer
vergleichbaren Bandbreite an Anspriichen konfrontiert. Doch
gerade hierin liegt das Potenzial des Faches, eine integrative
Briickenfunktion zwischen Religion, Schule und Gesellschaft zu
Ubernehmen. Der islamische Religionsunterricht kann insofern
einen substanziellen Beitrag zur Verwurzelung muslimischer Ju-
gendlicher leisten, indem er Rdume religioser Selbstverortung
und Dialog 6ffnet. Doch wirkliche Verwurzelung entsteht nur im
Zusammenspiel von schulischer Teilhabe, institutioneller An-
erkennung und fachdidaktischer

Weiterentwicklung. Verwurzelung bedeutet hier nicht lediglich
religiose Verortung, sondern die Erfahrung umfassender Zuge-

horigkeit in Schule und Gesellschaft.

4., Abschlussimpuls

Eine der zentralen Herausforderungen des islamischen Religi-
onsunterrichts liegt im Spannungsverhaltnis zwischen Religion
als gelebter Identitdt und Religion als reflexivem Gegenstand.
Viele Jugendliche, insbesondere jene mit starker Moschee-So-
zialisation, formulieren die Haltung: ,Ich bin der Islam - wie soll
ich ihn lernen?* Religion wird dabei nicht primar als Reflexions-
gegenstand verstanden, sondern als identitatspragende Selbst-
verstandlichkeit, die nicht mehr von aulten vermittelt werden
musse.

Diese Haltung korreliert oft mit nationalen Zugehorigkeitsge-



flhlen, die in den letzten zehn Jahren vermehrt mit nationalis-
tischen Implikationen aufgeladen wurden (z. B. durch Konzepte
wie den Tirk-Islam-Sentezi). In diesem Kontext kann sich eine
apologetische Grundhaltung etablieren: Der Islam erscheint als
verteidigungsbedurftiger Besitz, der vor Kritik und Infragestel-
lung geschitzt werden muss. Eine solche Haltung - ob in schu-
lischen Kontexten oder in breiteren muslimischen Milieus - er-
schwert offene Diskurse und Ambivalenztoleranz.

Die zentrale Herausforderung lautet deshalb: Wie kénnen wir
den Islam von politischen Ideologien, nationalistischen Zu-
schreibungen und apologetischen Diskursmustern entkoppeln
und eine reflektierte, kritisch-dialogische Auseinandersetzung
ermdglichen? Dies ist nicht nur eine religionsdidaktische, son-
dern eine gesellschaftliche Aufgabe. Der islamische Religions-
unterricht birgt das Potenzial, Raume fir eine kritische, nicht
vereinnahmende und dialogorientierte Auseinandersetzung mit
Religion zu erdffnen. Nur so kann Verwurzelung im eigentlichen
Sinn entstehen — eine Verwurzelung, die nicht in Abwehr ver-
harrt, sondern aus Offenheit, Diskursféhigkeit und reflektierter

Identitétsbildung erwéachst.

5. Literaturverzeichnis

« AIWG (2020). Islamischer Religionsunterricht in Deutschland - Ex-
pertisen und Perspektiven.

« BPB (Bundeszentrale fiir politische Bildung) (2023). Islamischer
Religionsunterricht in Deutschland.

« Karakasoglu, Y, & Kiefer, C. (2019). Muslimische Identitéten und
religiéser Unterricht - Perspektiven und Erfahrungen.

« Kdrs, A, Haddad, L., Wagner, C.,, & Akbaba, Y. (2022). ,Islamischer
Religionsunterricht (IRU) in Deutschland im Spannungsfeld von
Religion, Bildung, Politik und Gesellschaft.” Zeitschrift fiir Religion,
Gesellschaft und Politik.

« Kdsen, Osman, (2024): Soziale Repréisentationen zum Judentum
und Sichtweisen zu Jid:innen zwischen Antisemitismus und Iden-
titétsfindung. Transdisziplindre Reflexionen und

Untersuchungen zu theologisch-didaktischen Diskursen, islami-
schem Religionsunterricht und Narrativen muslimischer Schi-
ler:innen. Frankfurt a.M.: Wochenschau Verlag.

« Mediendienst Integration (2023). ,Es besteht ein massiver Aus-
baubedart*

« Spielhaus, R. (2013). Islamunterricht, Integration und Préivention

- epistemische Herausforderungen.

019



020

Gelingt die Beheimatung

Prof. Dr. Tugrul Kurt

als deutsche Muslim:innen?

Zwischen Heimat und Hashtag: TikTok-Theologie,
Cyber-Umma und das neue Wir

T
10 o

1. Einfiihrung

Digitale Medien sind langst nicht mehr blof ein zusatzlicher
Kommunikationskanal, sondern ein Strukturprinzip gegenwar-
tiger Alltags- und Offentlichkeitsformen.! Harrendorf, Miiller und
Mischler halten in ihrer Diagnose des digitalen Zeitalters fest,
dass sich Kommunikationsprozesse ,immer mehr in den Cyber-
space“ verlagern, ohne dass dabei eine strikt von der Realwelt
abgekoppelte Parallelrealitdt entstiinde; vielmehr ,iberlagern
sich die virtuellen mit den realen Rdumen und erweitern diese
zu einer Art HybridRealitat” 2. Diese Hybridisierung ist in ihrer
Logik ambivalent: Das Internet erméglicht nicht nur Vernetzung
und Empowerment, sondern gleichermafen die weltweite Ver-
bindung von Akteur:innen, ,die geféhrliche, z.B. menschenfeind-
liche und antidemokratische, Positionen teilen oder Verschwo-
rungsideologien verinnerlicht haben®? Gerade die besonderen
Rahmenbedingungen computervermittelter Kommunikation
konnen dabei Gruppenbildungs- und Polarisierungsprozesse
noch verscharfen. Radikalisierungsdynamiken erscheinen so

nicht als Randphanomen, sondern als mediendkologisch be-

TIRTAY

i‘m '
I HH\HIH |
i 'iHIH.Hl.

(e

L Hmmru:rwm+ il w"'-?

\HH

i

glinstigte Entwicklung, die sich in unterschiedlichen ideologi-
schen Kontexten beobachten ldsst. Fir eine analytische Pers-
pektive ist dabei entscheidend, dass ,Radikalisierung® nicht als
Momentereignis, sondern als Prozess verstanden wird, ndmlich
als ,Entwicklung zum Extremismus*“*

Social Media nehmen in diesem Zusammenhang eine Schlussel-
rolle ein, weil sie als ,Intermedidre” fungieren: Die Plattformen
selbst produzieren keinen Inhalt, vielmehr Gbernehmen dies
die User, indem sie Beitrage erstellen, ,liken* und teilen; eine
redaktionelle Gatekeeper-Funktion entfallt.> Dadurch sind Soci-
al-Media-Diskurse niedrigschwellig zugdnglich, reichweitenstark
und potenziell massenhaft adressierbar, weshalb sie ,zentrale
Kommunikationskandle extremistischer Gruppen® darstellen.®
Diese Kommunikationsarchitektur erlaubt es extremistischen
Akteur:innen, dem Nischendiskurs zu entkommen, sich in einem
breiteren Mainstream zu positionieren und mediale Isolation zu
durchbrechen.”

Vor diesem Hintergrund setzt der vorliegende Beitrag bei einem

benachbarten, aber eigenstandig zu analysierenden Feld an:

1Vgl. Jirgen Habermas: Strukturwandel der Offentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kategorie der biirgerlichen Gesellschaft. 5. Auflage, Neuwied/Berlin 1971 [1962].

2 Harrendorf, S., Miiller, P, & Mischler, A. Das Zeitalter des digitalen Extremismus?., S. 411-412.

3 Harrendorf/Mdiller/Mischler, S. 411-412.
“Harrendorf/Miller/Mischler, S. 412-413.

Vgl. von Rimscha, M.B., Ehrlich, G.L., Siegert, G. (2025). Warum produzieren Medien ihre Inhalte nicht selbst?. In: Mediendkonomie. Studienblicher zur Kommunikations- und

Medienwissenschaft. Springer VS, Wiesbaden. https.//doi.org/10.1007/978-3-658-46169-0_10.

¢ Harrendorf/Miiller/Mischler, S. 412-413.

" Bundesweites Netzwerk Extremismuspravention und Deradikalisierung (BNED) (2021): Osterreichischer Aktionsplan Extremismusprévention und Deradikalisierung.
Wien. Online Zugang am 10.09.2025, chrome-extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https.//www.dsn.gv.at/216/files/BNED_NAP_Deutsch_web_bf 20240527.pdf



der Plattformisierung religiéser Orientierungs- und Zugehorig-
keitsformen unter jungen Muslim:innen im deutschsprachigen
Raum. Im Zentrum steht die Frage, wie sich in algorithmisch
strukturierten Offentlichkeiten neue Autoritatsformen, affektive
Gemeinschaften und kollektive ,Wir“-Narrative ausbilden und
stabilisieren. Dabei wird nicht unterstellt, dass digitale Reli-
gionskommunikation per se extremistisch sei. Vielmehr geht es
analytisch um die Bedingungen, unter denen Plattformlogiken
Sichtbarkeit, Resonanz und moralische Eindeutigkeit belohnen,
und wie sich daraus diskursive Schlielfungen, Abgrenzungsdy-
namiken und Deutungshoheitskonflikte ergeben kénnen. Ent-
sprechend wird untersucht, wie religiose Inhalte in digitalen
Mikrooffentlichkeiten nicht nur vermittelt, sondern performativ
gerahmt, emotional verdichtet und sozial wirksam gemacht
werden — und welche Konsequenzen dies fir Pluralitdt, Ambi-

guitatstoleranz und institutionelle religiose Bildung haben kann.

2. Das neue ,Wir“: Digitale Zugehdrigkeit,

religiose Autoritat und kollektive Selbstverortung

Wie verorten sich junge Muslim:innen in Deutschland in einer Ge-
sellschaft, die sie einerseits als Teil ihrer Gegenwart adressiert, sie
andererseits jedoch weiterhin als ,Andere® markiert? Diese Frage
nach Zugehdrigkeit, Anerkennung und Selbstdefinition stellt sich
unter den Bedingungen tiefgreifender gesellschaftlicher Trans-
formation neu. Ein zentraler Rahmen dieser Transformation ist
die Digitale Revolution, verstanden als umfassender technischer,
sozialer und kultureller Umbruch, der seit dem spaten 20. Jahr-
hundert nahezu alle Lebensbereiche durchdringt und Kommu-
nikations-, Sozialisations- und Identitdtsprozesse nachhaltig
verandert.® Digitale Medien sind dabei nicht blofs Werkzeuge,
sondern strukturierende Umwelten, in denen soziale Wirklichkeit
erzeugt, verdichtet und normativ gerahmt wird.

Fir Prozesse religioser Selbstverortung junger Muslim:innen be-
deutet dies eine Verschiebung der Bezugspunkte von Autoritét,
Gemeinschaft und Identitat. Soziale Medien fungieren als zen-
trale Raume religioser Orientierung, in denen nicht nur Wissen
vermittelt, sondern Zugehérigkeit performativ hergestellt wird.
Plattformen wie Instagram, TikTok oder YouTube ermdglichen
niedrigschwellige Zugdnge zu religiosem und pseudo-theolo-
gischem Wissen, zugleich aber auch neue Formen der Selbst-
inszenierung, Affektkommunikation und Gemeinschaftsbildung.

Identitét entsteht hier nicht priméar als individuelles, inneres

Projekt, sondern relational und offentlich, eingebettet in digitale
Resonanzraume, die Sichtbarkeit, Wiederholung und Zustim-
mung belohnen.’?

In diesem Kontext formiert sich ein neues, digital vermitteltes
JWir, Dieses ,Wir“ ist kein blofbes Abbild bestehender religioser
Gemeinschaften, sondern ein imaginierter Kollektivkorper, der
durch spezifische diskursive und visuelle Praktiken stabilisiert
wird. Digitale Prediger:innen, Influencer:innen und Akteur:innen
islamistischer oder stark normativer Stromungen inszenieren Zu-
gehorigkeit Uber klar codierte Marker: Sprachregister, Kleidungs-
stile, moralische Eindeutigkeiten und affektiv aufgeladene Nar-
rative. Algorithmisch verstarkte Mikrooffentlichkeiten verdichten
diese Signale zu Raumen geteilter Gewissheit, in denen Ambi-
guitat und Pluralitat tendenziell als Bedrohung erscheinen. Das
JWir konstituiert sich dabei wesentlich Giber Abgrenzung - nach
auflben gegentiber einer als moralisch defizitar markierten Mehr-
heitsgesellschaft und nach innen gegentber ,abweichenden®
muslimischen Lebensentwdirfen.

Diese Dynamiken sind eng mit den strukturellen Bedingungen
digitaler Kommunikation verknlpft. Die Digitale Revolution hat
nicht nur Reichweiten vervielfacht, sondern auch klassische
Gatekeeper-Strukturen geschwacht und neue Formen symbo-
lischer Macht hervorgebracht.® In sozialen Medien entsteht Au-
toritat weniger durch institutionelle Legitimation oder theologi-
sche Ausbildung als durch Sichtbarkeit, Resonanz und affektive
Anschlussfahigkeit. Religiose Deutung wird damit zunehmend
performativ: Sie muss nicht argumentativ Uberzeugen, sondern
emotional binden und identifikatorisch wirken. Das neue ,Wir*
ist folglich kein diskursives Aushandlungsprojekt, sondern ein
normativ verdichtetes Zugehdrigkeitsangebot.

Fir junge Muslim:innen, die sich zwischen gesellschaftlichen
Fremdzuschreibungen, Rassismuserfahrungen und dem Wunsch
nach Anerkennung bewegen, entfalten solche digitalen Wir-An-
gebote eine besondere Anziehungskraft. Sie versprechen Eindeu-
tigkeit, moralische Aufwertung und kollektive Starke in einer als
widersprichlich oder ausgrenzend erfahrenen Umwelt. Zugleich
bergen sie das Risiko ideologischer Verengung. Religion wird hier
weniger als offene Sinnpraxis oder ethische Reflexionsressource
verhandelt, sondern als identitatspolitisches Instrument zur Her-
stellung von Loyalitat, Disziplin und Deutungshoheit.

Diese digitalen Gemeinschaftsformen sind jedoch nicht als bloRe

Gegenwelten zu verstehen. Vielmehr sind sie Ausdruck hybrider

¢ Oliver Stengel, Andreas van Looy & Stephan Wallaschkowski (Hrsg.) (2017). Digitalzeitalter - Digitalgesellschaft: Das Ende des Industriezeitalters und der Beginn einer

neuen Epoche. Springer VS, S. 3-5.
° Stefan Pint (2018). Identitdt im Zeitalter des Internets. Transcript, S. 51

19 Manuel Castells (2004). Der Aufstieg der Netzwerkgesellschaft (Teil 1 der Trilogie Das Informationszeitalter). Springer VS. S. 428 f).

021



022

Identitatsbildungsprozesse, in denen sich religiose Selbstbestim-
mung, kulturelle Kreativitdt und gesellschaftliche Positionierung
verschrénken. Die gleichzeitige Existenz von Offline- und Online-
Lebensraumen verdandert dabei grundlegend, wie junge Men-
schen Zugehdrigkeit erfahren und herstellen.” Das neue ,Wir® ist
somit weder rein virtuell noch rein sozial, sondern entsteht im
Zusammenspiel von digitalen Praktiken, affektiver Kommunika-
tion und gesellschaftlichen Machtverhaltnissen.

Vor diesem Hintergrund stellt sich abschlielsend die Frage nach
der Rolle institutioneller Akteure, insbesondere der islamisch-
theologischen Hochschullandschaft. Kann sie als Raum reflexi-
ver Selbstverortung, pluraler Deutung und kritischer Autoritats-
bildung wirken? Oder wird sie von den schnellen, emotional
verdichteten Logiken digitaler Offentlichkeiten Gberholt und
marginalisiert? Die Analyse des neuen ,Wir“ macht deutlich, dass
religiose Bildung und Theologie sich den Bedingungen der Digi-
talen Revolution nicht entziehen kdnnen, wenn sie weiterhin als
relevante Akteurinnen in Fragen von Zugehorigkeit, Identitat und

religioser Autoritat wahrgenommen werden wollen.

3. Der Umbruch religioser Autoritat im Zeitalter

digitaler Affekte

Digitale Kommunikation ist ldngst kein ,Zusatzraum® mehr, son-
dern Teil einer Hybrid-Realitat, in der ,virtuelle“ und ,reale” Rau-
me einander ,Uberlagern® und erweitern.’> Gerade fir religitse
Orientierungsprozesse ist das folgenreich: Wo Deutung, Zugeho-
rigkeit und moralische Ordnung friher starker an lokale Institu-
tionen (Moschee, Gemeinde, Lehrtraditionen) gebunden waren,
werden sie heute zunehmend plattformférmig vermittelt. Har-
rendorf, Miller und Mischler beschreiben diesen Strukturwandel
als eine Entwicklung digitaler, computervermittelter Kommuni-
kation, in der das Internet ,die weltweite Vernetzung mit Perso-
nen“ ermoglicht, ,die die eigenen Auffassungen, Ansichten und
Uberzeugungen teilen“ - auch dann, wenn diese ,weit abseits
des gesellschaftlichen Mainstreams liegen“.** Damit ist bereits ein
Kernproblem markiert: Digitalisierung demokratisiert Reichweite
und Teilhabe, aber sie senkt zugleich die Schwellen fiir Polarisie-
rung und Gruppenbildung in geschlossenen Kommunikations-

2 Harrendorf/Mdiller/Mischler, S. 411-412.
3 Harrendorf/Mdiller/Mischler, S. 411-412.

milieus.

Autoritat ist weniger an formale Qualifikation gebunden, son-
dern wird in Sichtbarkeit, Interaktion und wiederholter An-
schlussfahigkeit hergestellt. Diese Verschiebung verweist auf ein
grundlegendes Merkmal digitaler Offentlichkeiten: Sie sind nicht
blolR Kanale, sondern strukturieren, wie Themen erscheinen, zir-
kulieren und als plausibel gelten.**

Analytisch [3sst sich hier an Konzepte anschlieRen, die digitale
Offentlichkeiten als affektiv und prozessual fassen. Papacharis-
si beschreibt ,affective publics als Offentlichkeiten, die durch
Technik und Erzahlpraktiken affektiv gebunden werden; Ver-
bundenheit entsteht nicht nur Gber Argumente, sondern tber
Stimmung, Resonanz und Teilbarkeit.!* Ubertragen auf religiése
Inhalte (kurze Clips, moralische Pointen, visuelle Codes) wird ver-
sténdlich, warum Plattformlogiken Verkiirzung, Emotionalisie-
rung und eindeutige Oppositionen begiinstigen: Affekt wird zum
Beschleuniger von Aufmerksamkeit — und Aufmerksamkeit zur
Wahrung religioser Geltung.*®

Methodisch ist dabei zentral, digitale Religion nicht vorschnell als
LJIndividualisierung® zu beschreiben. Forschung zur digital reli-
gion zeigt vielmehr, dass Online-Religion haufig hybride Formen
hervorbringt: Sie reorganisiert Praxis, Gemeinschaft und Autori-
tatsbeziehungen, statt sie einfach aufzuldsen.!” Entscheidend ist
also nicht nur, dass religiose Inhalte online stattfinden, sondern
unter welchen Bedingungen sie als ,relevant” erscheinen und
wie dadurch Deutungsangebote selektiert, verstarkt und norma-
lisiert werden.*®

Eine diskursanalytische Perspektive hilft, diese Selektionslogi-
ken nicht als neutrale Technik zu missverstehen. Fairclough for-
muliert pointiert: ,\What is ‘said’ in a text is always said against
the background of what is ‘unsaid™* Fur digitale Kurzformate
heildt das: Nicht nur die explizite Aussage zahlt, sondern auch
das systematisch Ausgeblendete (Kontexte, Gegenpositionen,
Ambiguitdten, innerreligiose Pluralitat). Autoritdt entsteht da-
mit nicht allein durch Behauptung, sondern durch Rahmung:
durch wiederkehrende moralische Unterscheidungen, visuelle
Routinen, sprachliche Codes und algorithmisch beglinstigte

Wiederholung.

“\Vgl. Zizi Papacharissi. (2015). Affective publics: Sentiment, technology, and politics. Oxford University Press.; Tarleton Gillespie. (2018). Custodians of the Internet: Platforms, content modera-

tion, and the hidden decisions that shape social media. Yale University Press.
15 Zizi Papacharissi, 2015, S. 138.
¥ Ygl. Tarleton Gillespie, 2018

"Vgl. Heidi A. Campbell. (2013). Digital religion: Understanding religious practice in new media worlds. Routledge.

¥ Vgl. Taina Bucher. (2018). If.... then: Algorithmic power and politics. Oxford University Press.

¥ Norman Fairclough. (2003). Analysing discourse: Textual analysis for social research. Routledge., S. 11. (vgl. auch S. 17 und 40.)

2 Vgl. Zizi Papacharissi, 2015; Tarleton Gillespie, 2018



Fir religiose Influencerinnen folgt daraus eine spezifische Form
von Autoritatsproduktion: Sie entsteht relational, also im Zusam-
menspiel von Produzierenden, Publikum und Plattforminfra-
struktur. Bucher beschreibt algorithmische Macht nicht als bloRe
,Black Box“, sondern als Geflige, das soziale Praktiken mit formt:
Nutzerinnen antizipieren Plattformanforderungen, optimieren
Formate, wiederholen erfolgreiche Muster und stabilisieren da-
durch bestimmte Ausdrucksweisen. In der Praxis heifst das: Pre-
digt wird zu Content; Lehre wird zur Serie; Deutung wird zur wie-
derholbaren Schablone.

Diese Logik hat auch eine normative Seite. Gillespie zeigt am Bei-
spiel von Content Moderation?!, wie Plattformen fortlaufend - oft
unsichtbar — Grenzen des Sagbaren setzen, indem sie Regeln
definieren, durchsetzen oder inkonsistent anwenden; das pragt
Offentlichkeiten, ohne dass es als klassische Zensur erscheint.
Fur religiose Kommunikationsraume bedeutet das: Sichtbarkeit
hangt nicht nur von Uberzeugungskraft ab, sondern auch von
Regelwerken, Moderationspraktiken und algorithmischen Zutei-
lungen von Reichweite.

SchlieBlich ist zu beachten, dass digitale Sortierung nie gesell-
schaftsneutral ist. Kritische Internetforschung weist darauf hin,
dass Such- und Empfehlungssysteme bestehende Hierarchien
und Stereotype reproduzieren kénnen, weil sie mit Daten, 6ko-
nomischen Interessen und kulturellen Vorannahmen arbeiten.”
Ubertragen auf religiose Diskurse ist das relevant, weil es erklart,
warum bestimmte Darstellungsformen (z. B. stark normierende
Geschlechterbilder, moralische Simplifizierung, dichotome Welt-
deutungen) tberproportional prasent sein konnen: Nicht zwin-
gend, weil sie ,wahrer“ wdren, sondern weil sie in Aufmerksam-
keitsmarkten funktionieren.

Insgesamt ergibt sich ein analytisches Bild, in dem religidse Au-
toritat im digitalen Raum weniger als stabiler Status erscheint,
sondern als kontingentes Ergebnis aus (1) Plattformarchitektur,
(2) affektiver Anschlussfahigkeit, (3) interaktiver Bestatigung
durch Publika und (4) diskursiven Auslassungen, die Komplexitat
reduzieren. Diese Perspektive ermdglicht, digitale religiose Kom-
munikation zugleich als Ressource (Orientierung, Gemeinschaft,

Teilhabe) und als Risiko (Engfihrung, Polarisierung, ideologi-

21 Tarleton Gillespie, 2018, S. 139.

sche Vereinheitlichung) zu fassen - ohne vorschnell moralisch zu
urteilen, aber mit klarem Blick auf die Machtbedingungen ihrer
Sichtbarkeit.”

4. Diskursanalyse als Zugang zur Analyse

digitaler Religionskommunikation

Die folgenden Analysen werden aus einer diskursanalytischen
Perspektive vorgenommen. Diskursanalyse wird dabei als sozial-
und geisteswissenschaftlicher Zugang verstanden, der Diskurse
nicht als bloRe Texte, sondern als institutionell und medial ge-
rahmte Aussagepraktiken untersucht, durch die soziale Wirklich-
keit strukturiert und stabilisiert wird.2* Im Mittelpunkt steht somit
nicht die Bewertung einzelner Aussagen, sondern die Rekonst-
ruktion der Regeln, Regelmafigkeiten und Bedingungen, unter
denen bestimmte Deutungen sichtbar, plausibel und anschluss-
fahig werden.®

Fir digitale Religionskommunikation ist dieser Zugriff besonders
geeignet, weil Plattformkommunikation selten als koharenter
JText“ vorliegt, sondern als seriell wiederholte, medial formatier-
te Diskursfragmente (Clips, Captions, Kommentare, Reposts), die
sich erstinihrer Regelmaligkeit als Diskursformation zeigen. His-
torisch-diskursanalytische Zugange betonen dabei, dass soziale
Wirklichkeit nur in vermittelter Form zugénglich ist: Ereignisse,
Strukturen und Prozesse sind untrennbar mit ihren Reprasentati-
onen verkniipft; Diskursanalyse rekonstruiert folglich die Formen
und Regeln dieser Reprasentation.” Ubertragen auf Social Media
heilst das: Nicht nur ,Inhalte” sind relevant, sondern die Weise,
wie religiose Deutungen medial sichtbar gemacht, asthetisch ge-
rahmt und wiederholbar organisiert werden.””

Methodisch wird Diskursanalyse hier als rekonstruktive, regelori-
entierte Auswertung umgesetzt. Orientierung bietet ein Auswer-
tungsraster, wie es in diskursanalytischen Arbeiten im Anschluss
an sozialwissenschaftliche Diskursforschung genutzt wird:
(1) institutioneller und medialer Kontext, (2) Text-/Oberfléchen-
struktur (Gestaltung, thematische Buindelung), (3) sprachlich-
rhetorische Mittel (Argumentationsstrategien, Implikationen,
Wortschatz/Stil, Akteurskonstruktionen), (4) inhaltlich-ideologi-

sche Aussagen sowie (5) eine systematische Interpretation, die

22 Vgl. Safiya Umoja Noble. (2018). Algorithms of oppression: How search engines reinforce racism. New York University Press.
23 Vgl. Norman Fairclough. (2003). Analysing discourse: Textual analysis for social research. Routledge.
24 Reiner Keller. (2011). Diskursforschung. Eine Einfiihrung fir Sozialwissenschaftlerinnen (4. Aufl.). Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften, S. 8.

25 Keller, 2011, S. 8.

26 Philipp Sarasin. (2003). Geschichtswissenschaft und Diskursanalyse. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 34-35.

27 Sarasin, 2003, S. 34-35.

28 Beate Kern. (2011). Kritische Diskursanalyse Sachunterrichtsbiicher an Wiener Volksschulen (Masterarbeit). Wien, S. 16.



024

diese Elemente aufeinander bezieht.” Fir macht- und norma-
lisierungssensible Fragestellungen kann dieser Zugriff diskurs-
kritisch zugespitzt werden, indem untersucht wird, wie Uber
wiederkehrende Formulierungen, Topoi und symbolische Ord-
nungen Legitimation und Delegitimation hergestellt werden.”

Ergdnzend ist fir den digitalen Kontext zentral, Diskurse als in-
terdisziplindr vernetzte Forschungsarena zu fassen: Diskursfor-
schung wird nicht als einheitliche Methode verstanden, sondern
als Feld unterschiedlicher Traditionen und Operationalisierun-
gen, das je nach Gegenstand unterschiedliche Werkzeuge biin-
delt.** Genau deshalb ist es methodisch konsequent, die Analy-
se auf klar benennbare Kategorien (Kontext, rhetorische Mittel,
Akteurspositionen, Aussagebedingungen) zu stitzen, statt ,Dis-

kurs“ nur metaphorisch zu verwenden.*

5. Fallanalysen: Predigt als performative Identitétspolitik

5.1 Hanna Hansen: Biografie als diskursive

Ressource religioser Autorisierung

Aus diskursanalytischer Perspektive ist Hanna Hansen nicht
primar als religiose Akteurin im engeren theologischen Sinn
relevant, sondern als diskursive Figur, an der sich neue Modi
religioser Autoritatsproduktion in digitalen Offentlichkeiten be-
obachten lassen. Zentral ist dabei die Umdeutung einer bereits
erfolgreichen Biografie zu einer religios aufgeladenen Sinn- und
Ordnungsnarration. In vielen islamistischen oder stark normati-
ven religiosen Kontexten folgen Konversionserzahlungen einem
relativ stabilen Deutungsmuster: Biografische Desintegration,
moralische Orientierungslosigkeit oder soziale Marginalisierung
werden riickblickend als Voraussetzung einer spateren ,Rettung"
durch Religion erzahlt. Diese Struktur dient der Legitimation reli-
gidser Wahrheit Uber das Motiv der Erlésung aus dem Scheitern.
Bei Hanna Hansen lasst sich demgegentiber ein diskursives Ge-
genmodell beobachten, das gerade aus dem scheinbaren bio-
grafischen Erfolg seine normative Kraft bezieht. Ihre Konversion
wird nicht als Reaktion auf soziale Marginalisierung oder biogra-
fische Desintegration erzéhlt, sondern als bewusste Abkehr von
einem Leben, das duferlich erfolgreich, gesamtgesellschaftlich
anerkannt und 6konomisch verwertbar war. Dieser Erfolg wird
jedoch retrospektiv umcodiert: Was zuvor als Leistung, Freiheit
und Selbstverwirklichung galt, erscheint nun als Ausdruck inne-
rer Leere, moralischer Orientierungslosigkeit und ,verwestlichter

Degeneration®

7 Siegfried Jdger. (2004). Kritische Diskursanalyse. Eine Einfiihrung (4. Aufl.). Minster: Unrast.

Die religidse Entscheidung fungiert in dieser Logik nicht als kom-
pensatorische Sinnstiftung, sondern als nachtragliche Delegi-
timierung der eigenen Vergangenheit. Die vormals erfolgreiche
Biografie wird diskursiv entwertet, um die Konversion als Akt ho-
herer Einsicht erscheinen zu lassen. Dadurch entsteht ein stark
emotionalisiertes Deutungsmuster: Nicht Scheitern fihrt zur
Religion, sondern das angebliche Durchschauen einer inhaltlich
hohlen, dekadenten Moderne. Der Islam wird so als einzig ver-
bleibende Ordnung présentiert, die Tiefe, Wahrheit und morali-
sche Substanz verspricht.

Diskursanalytisch betrachtet handelt es sich um eine strategi-
sche Umdeutung von Erfolg: Gesellschaftliche Anerkennung
wird nicht negiert, sondern in moralische Schuld transformiert.
Gerade diese Bewegung erzeugt Autoritat, weil sie Distinktion
herstellt. Die Botschaft lautet implizit: Wer den Islam wahlt, tut
dies nicht aus Schwéche, sondern aus Uberlegenheit gegentber
einer oberflachlichen Mehrheitsgesellschaft. Religiose Wahrheit
wird damit nicht argumentativ begriindet, sondern Uber eine
biografische Kontrastdramaturgie emotional plausibilisiert. Dis-
kursanalytisch verschiebt sich dadurch die Geltungslogik religio-
ser Aussagen: Religiose Wahrheit wird nicht argumentativ oder
theologisch begriindet, sondern biografisch verkorpert. Der
Islam erscheint plausibel, weil er von einem Subjekt vertreten
wird, das bereits (iber soziales, dsthetisches und symbolisches
Kapital verfligt. Genau diese Verschiebung beschreibt Reiner
Keller als zentrales Merkmal diskursiver Macht: Aussagen gewin-
nen Geltung nicht allein durch ihren Inhalt, sondern durch ihre
Einbettung in soziale Trager, Kontexte und Deutungsmuster.32
wird nicht als Reaktion auf soziale Marginalisierung oder biogra-
fische Desintegration erzéhlt, sondern als bewusste Abkehr von
einem Leben, das duRerlich erfolgreich, gesamtgesellschaftlich
anerkannt und 6konomisch verwertbar war. Dieser Erfolg wird
jedoch retrospektiv umcodiert: Was zuvor als Leistung, Freiheit
und Selbstverwirklichung galt, erscheint nun als Ausdruck inne-
rer Leere, moralischer Orientierungslosigkeit und ,verwestlichter
Degeneration®.

Die religidse Entscheidung fungiert in dieser Logik nicht als kom-
pensatorische Sinnstiftung, sondern als nachtragliche Delegi-
timierung der eigenen Vergangenheit. Die vormals erfolgreiche
Biografie wird diskursiv entwertet, um die Konversion als Akt ho-
herer Einsicht erscheinen zu lassen. Dadurch entsteht ein stark

emotionalisiertes Deutungsmuster: Nicht Scheitern fihrt zur

P Vgl. Johannes Angermiiller & Juliette Wed|. (2014). Diskursforschung in der Soziologie. In DiskursNetz (Band 1). Bielefeld: transcript, S. 162-191

Vgl Angermdiller & Wedl, 2014, S. 162-191.



Religion, sondern das angebliche Durchschauen einer inhaltlich
hohlen, dekadenten Moderne. Der Islam wird so als einzig ver-
bleibende Ordnung prasentiert, die Tiefe, Wahrheit und morali-
sche Substanz verspricht.

Diskursanalytisch betrachtet handelt es sich um eine strategi-
sche Umdeutung von Erfolg: Gesellschaftliche Anerkennung
wird nicht negiert, sondern in moralische Schuld transformiert.
Gerade diese Bewegung erzeugt Autoritdt, weil sie Distinktion
herstellt. Die Botschaft lautet implizit: Wer den Islam wahlt, tut
dies nicht aus Schwache, sondern aus Uberlegenheit gegentiber
einer oberflachlichen Mehrheitsgesellschaft. Religiose Wahrheit
wird damit nicht argumentativ begriindet, sondern Uber eine
biografische Kontrastdramaturgie emotional plausibilisiert. Dis-
kursanalytisch verschiebt sich dadurch die Geltungslogik religio-
ser Aussagen: Religiose Wahrheit wird nicht argumentativ oder
theologisch begriindet, sondern biografisch verkorpert. Der
Islam erscheint plausibel, weil er von einem Subjekt vertreten
wird, das bereits lber soziales, asthetisches und symbolisches
Kapital verfligt. Genau diese Verschiebung beschreibt Reiner Kel-
ler als zentrales Merkmal diskursiver Macht: Aussagen gewinnen
Geltung nicht allein durch ihren Inhalt, sondern durch ihre Ein-
bettung in soziale Trager, Kontexte und Deutungsmuster.*

Eine zentrale Rolle in digitalen religidsen Offentlichkeiten spielt
die visuelle Dimension religiser Selbstinszenierung. Insbeson-
dere bei weiblichen religidsen Influencerinnen verbindet sich
korperliche Attraktivitat mit Fitness, Modebewusstsein und reli-
gidser Symbolik zu einem kohérenten &sthetischen Gesamtbild.
Diese Verbindung wirkt nicht primar argumentativ, sondern pra-
reflexiv: Religiose Normativitét erscheint nicht als Ergebnis theo-
logischer Aushandlung, sondern als selbstverstandlich, ruhig,
kontrolliert und emotional stimmig.

Diskursanalytisch handelt es sich dabei um eine Verschiebung
von Begriindung zu Erscheinung. Religiése Geltung wird weni-
ger durch Inhalte, Texte oder Argumente hergestellt als durch
korperlich-visuelle Verkdrperung. Nimet Seker beschreibt diesen
Mechanismus als Teil einer symbolischen Geschlechterordnung,
in der Attraktivitat selbst zur diskursiven Ressource wird: Die
Sichtbarkeit des Korpers erzeugt Glaubwiirdigkeit, wahrend die
inhaltliche Komplexitat religioser Aussagen in den Hintergrund
tritt.*

Z Keller. (2011). S. 8.

In dieser Logik fungiert der weibliche Krper nicht nur als Trager
religioser Zeichen, sondern als Beweisform religioser Richtigkeit.
Was als ,authentisch, ,richtig® oder ,vorbildlich® gilt, wird still-
schweigend Uber dsthetische Kriterien mitbestimmt. Religiose
Praxis erscheint dann glaubwiirdig, wenn sie zugleich begeh-
renswert, diszipliniert und visuell anschlussfahig ist.3*

Aus diskursanalytischer Perspektive ist diese Dynamik problema-
tisch, weil ,Attraktivitdt“ hier nicht neutral bleibt, sondern nor-
mativ aufgeladen wird. Sie etabliert implizite MaRstabe religidser
Anerkennung und produziert zugleich Ausschliisse: Andere Kor-
per, andere Biografien, andere Formen religidser Praxis bleiben
unsichtbar oder erscheinen als defizitar, ohne explizit problema-
tisiert zu werden. Diskursive Macht wirkt hier nicht Gber Verbot
oder offene Abwertung, sondern (iber &sthetische Normalisie-
rung und symbolische Hierarchisierung.®

Die hier beschriebene Dynamik ist nicht als individuelle Strate-
gie zu bewerten, sondern als diskursive Struktur, die Gber die
einzelne Person hinausweist. Biografischer Erfolg wird zur Le-
gitimationsfolie religioser Ordnung, Emotionalisierung ersetzt
Argumentation, Sichtbarkeit ersetzt methodische Begriindung.
In dieser Struktur liegt ein erhebliches Mobilisierungspotenzial,
weil sie religiose Deutung als selbstverstandlich, begehrenswert

und widerspruchsarm erscheinen asst.

5.2 Dzenan & Amina: Normative Grenzziehungen,

Expertise und die Re-Regulierung sozialer Ordnung

In den medialen Formaten von DZenan & Amina wird nicht nur
ein idealisiertes Beziehungsmodell prasentiert, sondern schritt-
weise ein umfassender normativer Ordnungsrahmen etabliert,
der zentrale Bereiche von Intimitat, Partnerschaft, Sexualitat und
Berufsethik strukturiert. Auffallig ist dabei weniger die einzelne
Aussage als die Koharenz der vermittelten Regeln, die tiber wie-
derholte Alltagskommunikation als selbstverstandlich erschei-
nen.®

Ein wiederkehrendes Motiv ist die strikte Regulierung legitimer
Beziehungskonstellationen. In mehreren Beitrdgen wird deutlich
gemacht, dass Ehe ausschliefBlich als heterosexuelle Verbindung
gedacht wird und dass sowohl gleichgeschlechtliche Partner-
schaften als auch die Ehe einer Muslimin mit einem nicht-mus-

limischen Mann ausgeschlossen werden. Diese Grenzziehungen

* Nimet Seker. (2019). Die Verletzlichkeit der muslimischen Frau und die symbolische Geschlechterordnung. Alhambra Gesellschaft, https://alhambra-gesellschaft.de/2019/02/die-verletzlich-
keit-der-muslimischen-frau-und-die-symbolische-geschlechterordnung/ (online Zugang am 10.09.2025)

* Seker, 2019.
* Seker, 2019.
¥ https.//www.youtube.com/@ItsDzamina



026

werden dabei nicht als umstrittene Positionen verhandelt, son-
dern als gegebene Ordnung prasentiert. Diskursanalytisch han-
delt es sich um eine Naturalisation normativer Setzungen: Was
religios begriindet ist, erscheint zugleich sozial alternativlos.
Besonders wirksam ist, dass diese Regeln nicht primar in einem
moralisch-strengen Ton formuliert werden, sondern eingebettet
sind in affektive, humorvolle oder beratende Kontexte. Dadurch
wird Normativitat entdramatisiert und zugleich stabilisiert. Ab-
weichende Lebensformen werden nicht explizit angegriffen, aber
durch konsequente Nicht-Anerkennung diskursiv ausgeschlos-
sen. Sichtbar wird damit ein enger Moglichkeitsraum dessen,
was als legitimes muslimisches Leben gilt.

Ein weiterer zentraler Aspekt ist die Externalisierung religioser
Entscheidungsautoritdt. In Beitrdgen, in denen Partnerwahl
thematisiert wird, wird empfohlen, dass Frauen einen ,religio-
sen Mann“ suchen sollen, dessen religidse Eignung nicht primar
durch eigene Einschatzung, sondern Uber eine spezialisierte
Plattform beurteilt wird. Angebote wie Nasibi 37fungieren dabei
als quasi-institutionelle Instanzen, die definieren, was als religios
korrekt, geeignet oder kompatibel gilt. Diskursanalytisch lasst
sich dies als Delegation individueller Urteilskraft an expertisierte
Strukturen beschreiben. Religiose Mindigkeit wird nicht gefor-
dert, sondern durch standardisierte Kriterien ersetzt, die auler-
halb der handelnden Subjekte liegen.

Auch im Bereich beruflicher Rollen zeigen sich dhnliche Muster
normativer Re-Regulierung. Die Aussage, dass mannliche Arzte
ausschlieRlich Manner und weibliche Arztinnen ausschlieBlich
Frauen behandeln sollten, sofern keine Ausnahmesituation vor-
liegt, etabliert eine geschlechtlich segmentierte Ordnung pro-
fessioneller Praxis. Diese Ordnung wird nicht als pragmatische
Notlosung dargestellt, sondern als praferierter Normalfall. Dis-
kursanalytisch verweist dies auf eine Re-Moralisierung berufli-
cher Felder, in denen religios begriindete Geschlechtertrennung
Uber bestehende professionelle Ethiken gelegt wird.
Gemeinsam ist all diesen Diskursfragmenten, dass sie keine offe-
ne Argumentation entfalten. Stattdessen werden Regeln, Verbote
und Préferenzen als lebensnahe Orientierungshilfen prasentiert.
Genau darin liegt ihre Wirksamkeit: Normen erscheinen nicht als
Ergebnis von Aushandlung, sondern als Ausdruck einer héheren,
vor-sozialen Ordnung. Diskursiv entsteht so eine klare Hierarchie
zwischen legitimen und illegitimen Lebensentwirfen, ohne dass

diese Hierarchie explizit problematisiert wird.

T https.//start.nasibi.de/
#vgl. Michel Foucault. (1973). Die Archéiologie des Wissens. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
¥ Keller. (2011), S. 8

Zusammenfassend &8sst sich festhalten, dass die dargestellten
Inhalte weniger durch einzelne Aussagen als durch ihre kumulati-
ve Struktur wirken. Sie stabilisieren ein geschlossenes Ordnungs-
system, das Intimitat, Sexualitdt, Partnerwahl und Beruf entlang
religids codierter Geschlechterlogiken organisiert. Diskursana-
lytisch handelt es sich um eine Form stiller Normsetzung, die
nicht polarisiert, aber nachhaltig pragt — gerade weil sie sich als
alltagsnah, beratend und emotional anschlussfahig prasentiert.
5.3 Scheikh Ibrahim (al-Azazi): Simulation religioser Autoritat im
digitalen Diskurs

Aus diskursanalytischer Perspektive lasst sich die offentliche
Prasenz von Scheikh Ibrahim (al-Azazi) als Beispiel fir eine me-
dial vermittelte Autoritatsinszenierung lesen, bei der religiose
Geltung weniger Uber inhaltliche Argumentation als tber sicht-
bare, wiedererkennbare Codes erzeugt wird. Diskurse werden
hier nicht primar durch kohérente theologische Begrlindungen
strukturiert, sondern durch performative Marker, die Legitimitat
suggerieren.

Zentral ist dabei die visuelle Rahmung: traditionelle Kleidung,
gezielte Korperhaltung, ritualisierte Sprachmuster und melodi-
sierte Rezitation fungieren als Autoritatssignale, die in digitalen
Offentlichkeiten schnell lesbar sind. Diskursanalytisch handelt es
sich um eine Form der Verdichtung symbolischer Zeichen, durch
die ein Ort legitimen Sprechens behauptet wird, ohne dass die-
ser epistemisch abgesichert werden miisste.®

Die in kurzen Videoformaten présentierten Inhalte folgen haufig
einem reduktiven Muster: kurze Fragen, kurze Antworten, klare
Verbote, eindeutige Zuschreibungen. Komplexe theologische
Kontexte, historische Einordnungen oder innerislamische Plu-
ralitdt bleiben dabei systematisch ausgeblendet. Hadithe und
Verweise auf eine vermeintlich ,reine Friihzeit* erscheinen nicht
als Gegenstand methodischer Auslegung, sondern als diskursive
Abkirzungen, die Eindeutigkeit herstellen. In der Logik digitaler
Plattformen erhoht gerade diese Vereinfachung Anschlussfahig-
keit und Wiederholbarkeit.

Auffalligist dabei weniger der konkrete Inhalt einzelner Aussagen
als die diskursive Funktion der Inszenierung: Religidse Autoritat
wird nicht ausgehandelt, sondern vorausgesetzt. Die Rolle des
Predigers erscheint nicht als interpretierende Position innerhalb
eines pluralen Diskurses, sondern als Sprecher einer bereits fest-
stehenden Wahrheit. Damit verschiebt sich die Geltungslogik re-

ligioser Aussagen von argumentativer Nachvollziehbarkeit hin zu



performativer Evidenz.*

Diese Selbstinszenierung wird durch externe Diskurse zusatzlich
gerahmt. Behordliche Einschatzungen, etwa durch das Landes-
amt fur Verfassungsschutz Baden-Wirttemberg, verorten al-
‘Azazl innerhalb salafistischer Netzwerke und beschreiben seine
Aktivitaten als Teil eines sich wandelnden islamistischen Kom-
munikationsfeldes.*® Diskursanalytisch ist hierbei weniger die
juristische Bewertung relevant als die Klassifikationslogik: Der
Akteur wird in einen sicherheitsbehérdlichen Deutungsrahmen
eingebettet, der bestimmte Lesarten nahelegt und andere aus-
blendet.

Auch journalistische Berichterstattung greift diese Rahmung auf
und verbindet sie mit Narrativen von Beobachtung, Anklage und
offentlicher Sichtbarkeit. Die Neue Zlircher Zeitung beschreibt
al-Azazr als digitalen Prediger, dessen Reichweite, Rhetorik und
offentliche Wahrnehmung zunehmend Gegenstand rechtlicher
und politischer Auseinandersetzungen werden.” Solche Texte
tragen zur Diskursivierung der Figur bei, indem sie sie zugleich
individualisieren und typisieren.

In der Zusammenschau wird deutlich: Die Wirkungsmacht von
al-Azaz liegt weniger in theologischer Innovation als in der pass-
genauen Anpassung religioser Kommunikation an Plattformlogi-
ken. Kleidung, Sprache und Format fungieren als Mittel der Auto-
ritdtssimulation, wahrend inhaltliche Reduktion und moralische
Eindeutigkeit algorithmische Sichtbarkeit beglinstigen. Religitse
Wahrheit erscheint hier nicht als Ergebnis von Auslegung, son-
dern als dsthetisch und performativ erzeugte Selbstversténdlich-
keit.

Diskursanalytisch zeigt sich damit ein Strukturproblem digitaler
Religionskommunikation: Wo Sichtbarkeit, Wiederholung und
emotionale Klarheit iber Reichweite entscheiden, wird religidse
Autoritdt zunehmend entkoppelt von methodischer Reflexivitat
und pluraler Aushandlung. Die Analyse zielt daher nicht auf in-
dividuelle Schuldzuschreibung, sondern auf die Strukturen, die
solche Formen religioser Geltungsproduktion ermoglichen und

stabilisieren.

5.4 Abul Baraa: Diskursive Verfestigung
salafistischer Ordnungsvorstellungent#
Aus diskursanalytischer Perspektive lasst sich die offentliche
Wirksamkeit von Abul Baraa (burgerlich: Ahmad Armih) als Bei-

spiel furr eine stabilisierte salafistische Diskursposition beschrei-

ben, die sich durch Wiederholung, Vereinfachung und klare
Grenzziehungen konstituiert.*? Seine religidse Autoritat entsteht
weniger durch argumentative Offenheit oder theologische Diffe-
renzierung als durch die permanente Reproduktion eindeutiger
Ordnungsmuster, die Zugehorigkeit und Ausschluss zugleich
strukturieren.

Zentral ist dabei die bindre Codierung sozialer Wirklichkeit. In
Predigten und Onlineformaten wird die Welt konsequent entlang
religioser Loyalitdtsachsen organisiert: Glaubige versus Unglau-
bige, Wahrheit versus Irrtum, Gemeinschaft versus Mehrheits-
gesellschaft. Diese Logik entspricht dem salafistischen Prinzip
al-wala’ wa-l-bara;, also der Loyalitdt gegentiber den ,wahrhaft
Glaubigen® und der Abgrenzung gegentiber allen anderen.
Diskursanalytisch ist dabei nicht entscheidend, ob diese Posi-
tionen vertreten werden, sondern wie sie kommuniziert werden.
Abul Baraa operiert Uiberwiegend mit kurzen, normativen Aus-
sagen, religiosen Imperativen und moralischen Gewissheiten.
Fragen werden nicht als offene Probleme, sondern als Priifsteine
der richtigen Haltung behandelt. Dadurch wird Religion nicht als
Auslegungspraxis, sondern als disziplinierende Ordnung insze-
niert.

Ein weiterer relevanter Aspekt in der digitalen Prasenz Abul Bar-
aasistdie gezielte affektive Rahmung seiner Inhalte durch humo-
ristische Elemente und die partielle Imitation jugendsprachlicher
Register. In zahlreichen Kurzformaten tritt er nicht ausschlieRlich
als strenger Prediger auf, sondern kombiniert normative Aussa-
gen mit scherzhaften Kommentaren, ironischen Pointen oder
bewusst vereinfachter Sprache. Diese Inszenierung erzeugt Nahe
und senkt die kommunikative Schwelle zwischen religiéser Auto-
ritdt und jungem Publikum.

Diskursanalytisch handelt es sich hierbei um eine Strategie der
Sympathieproduktion, bei der religiose Normativitat nicht fron-
tal vermittelt, sondern affektiv abgefedert wird. Die Ernsthaftig-
keit der Inhalte tritt temporar in den Hintergrund, wahrend die
soziale Beziehung zwischen Sprecher und Rezipient:innen ge-
starkt wird. Dadurch entsteht ein Kommunikationsmodus, in
dem Zustimmung weniger Uber inhaltliche Uberzeugung als
Uber emotionale Anschlussfahigkeit hergestellt wird.
Problematisch ist diese Strategie insofern, als sie asymmetri-
sche Machtverhéltnisse verschleiert. Die humorvolle, schein-
bar informelle Ansprache erzeugt den Eindruck von Gleichran-

gigkeit, wahrend die vermittelten Inhalte weiterhin eindeutig

“Vgl. Landesamt fiir Verfassungsschutz Baden-Wiirttemberg. (2022). Salafistische Netzwerke im Wandel - Teil 11: Ibrahim AL-Azzazi. Stuttgart.
“ Neue Ziircher Zeitung. (2024). Beobachtet, angeklagt, verschwunden: Dem TikTok-Prediger Ibrahim al-Azzazi droht ein Prozess wegen Volksverhetzung. Ziirich.

“Vgl. Landesamt fiir Verfassungsschutz Baden-Wiirttemberg. (2022). Salafistische Netzwerke im

Wandel - Teil 10: Ahmad ABUL BARAA. Stuttgart.

“ Landesamt fiir Verfassungsschutz Niedersachsen, 2020; Landesamt fiir Verfassungsschutz Baden-Wiirttemberg, 2022.

027



028

hierarchisch, normativ und exklusiv bleiben. Religiose Gebote,
Abgrenzungslogiken und moralische Bewertungen erscheinen
nicht als autoritative Setzungen, sondern als beildufige Selbst-
verstandlichkeiten, die im Rahmen eines ,lockeren“ Austauschs
akzeptiert werden.

In der Logik der Diskursanalyse ldsst sich dies als Affektbindung
bei gleichzeitiger Normstabilisierung beschreiben: Die emo-
tionale Offenheit des Formats erleichtert den Zugang, ohne den
normativen Kern des Diskurses zu relativieren. Vielmehr wird die-
ser Kern durch positive Emotionen, Wiederholung und soziale
Nahe nachhaltig verankert. Gerade fiir junge Rezipient:innen, die
sich in Phasen religioser oder identitarer Orientierung befinden,
entsteht so ein Deutungsrahmen, der kaum Widerspruch zuldsst,
weil er nicht als strenge Belehrung, sondern als wohlwollende
Anleitung erscheint.

Damit erweitert sich die diskursive Wirkung Abul Baraas tber
explizite Predigtinhalte hinaus. Die Kombination aus humoristi-
scher Oberflache und rigider inhaltlicher Struktur verstarkt die
Anschlussfahigkeit salafistischer Ordnungsvorstellungen und
tragt zu ihrer Normalisierung im digitalen Alltag bei, ohne dass
ihre impliziten Ausschlisse und Hierarchien offen thematisiert
werden.

Die mediale Verschiebung seiner Tatigkeit nach der SchlieRung
der as-Sahaba-Moschee verstarkt diesen Effekt. Die Verlage-
rung auf Plattformen wie YouTube, Instagram und TikTok flhrt
zu einer Formatanpassung, bei der komplexe religiose Diskurse
zugunsten klarer, wiederholbarer Botschaften reduziert werden.
Sichtbarkeit entsteht durch Regelmaligkeit, Wiederholung und
emotionale Eindeutigkeit, nicht durch argumentative Tiefe. Da-
mit wird eine diskursive Umgebung geschaffen, in der Ambigui-
tat systematisch ausgeschlossen bleibt.*

Auffallig ist zudem die Opfernarration, die sich durch viele Aus-
sagen zieht. Der Islam erscheint als permanent angegriffen,
missverstanden oder verfolgt. Diese Rahmung erzeugt ein ge-
schlossenes Deutungsmuster, in dem Kritik nicht als legitimer
Diskursbeitrag, sondern als feindlicher Akt gelesen wird. Die Auf-
forderung zurinneren Abgrenzung von der Mehrheitsgesellschaft
folgt daraus fast zwangslaufig und stabilisiert eine Form symbo-
lischer Parallelitat.®

Behordliche Analysen beschreiben diese Diskursstruktur als
potenziell radikalisierend, nicht wegen einzelner Aussagen, son-

dern wegen ihrer kumulativen Wirkung: Wiederkehrende Abwer-

“Vgl. Keller, 2011.
“ Verfassungsschutz Niedersachsen, 2020.
“ Landesamt fiir Verfassungsschutz Baden-Wiirttemberg, 2022

tungen, moralische Uberhéhungen der eigenen Gruppe und die
konsequente Delegitimierung alternativer Lebensentwiirfe er-
zeugen ein konsistentes, aber eng gefiihrtes Weltbild.*

Aus diskursanalytischer Sicht zeigt sich damit ein Typus religioser
Kommunikation, in dem Autoritat durch Wiederholung entsteht.
Die sténdige Reproduktion derselben Deutungsmuster verleiht
ihnen den Anschein von Selbstverstandlichkeit. Religiose Wahr-
heit wird nicht ausgehandelt, sondern performativ gesetzt. Der
Diskurs stabilisiert sich nicht durch Uberzeugung, sondern durch
die Reduktion moglicher Alternativen.

In dieser Logik fungiert Abul Baraa weniger als theologischer Ver-
mittler denn als diskursiver Fixpunkt, an dem sich bestimmte sa-
lafistische Ordnungsvorstellungen verdichten. Seine Wirksamkeit
erklart sich nicht aus Innovation, sondern aus der konsequenten
Wiederholung eines klar strukturierten Deutungsrahmens, der in

digitalen Offentlichkeiten besonders anschlussfahig ist.

5.5 Sertac Odabas: Selektive Apologetik

und asymmetrische Kontextualisierung religioser Kritik

Ein zentrales Merkmal der offentlichen Kommunikation Sertac
Odabas’ ist die asymmetrische Behandlung religioser Tradi-
tionen, insbesondere im Vergleich zwischen Christentum und
Islam. In seiner Apologetik gegenlber christlichen Glaubens-
grundlagen greift er wiederholt auf stark selektive Darstellungen
zentraler theologischer Konzepte zurtlick, etwa der Christologie
oder der Trinitatslehre. Einzelne Bibelstellen oder dogmatische
Formulierungen werden isoliert, zugespitzt und polemisch inter-
pretiert, um innere Widerspriiche, Unverstandlichkeit oder Irra-
tionalitdt zu markieren.

Diskursanalytisch handelt es sich hierbei um eine Strategie der
Dekontextualisierung: Komplexe theologische Traditionslinien
werden auf pointierte Bruchstellen reduziert, die anschlieftend
als Beleg fir die grundsatzliche Unhaltbarkeit des christlichen
Glaubens herangezogen werden. Die argumentative Funktion
dieser Vorgehensweise liegt weniger in einer ernsthaften inter-
religiosen Auseinandersetzung als in der symbolischen Delegiti-
mierung des Anderen.

Demgegeniiber zeigt sich im Umgang mit Kritik am Islam ein ge-
genteiliger Modus. Hier wird konsequent auf Kontextualisierung
verwiesen: historische Einbettung, sprachliche Nuancen, Aus-
legungstraditionen und Missverstandnisse externer Kritiker:in-

nen. Kritik wird nicht als inhaltlich gleichwertige Gegenposition



behandelt, sondern als Ergebnis unzureichender Kenntnis oder
fehlerhafter Lesart gerahmt. Damit operiert die Argumentation
mit zwei unterschiedlichen Malstédben der Interpretation: Re-
duktion und Zuspitzung gegeniiber dem Christentum, Differen-
zierung und Relativierung gegentiber dem eigenen religiésen
System.

Diese doppelte Standardssetzung stabilisiert eine diskursive
Hierarchie religioser Rationalitat. Der Islam erscheint als in sich
kohérentes, logisch konsistentes System, das lediglich falsch ver-
standen werde, wahrend das Christentum als strukturell wider-
sprichlich und epistemisch defizitar dargestellt wird. Die Uber-
legenheit des eigenen Glaubens wird somit nicht primar durch
positive theologische Argumente begriindet, sondern durch die
systematische Schwachung konkurrierender Deutungssysteme.
Diese apologetische Struktur wird durch die mediale und per-
formative Erweiterung seiner Aktivitdten verstarkt. Odabas
agiert nicht nur in monologischen Online-Formaten, sondern
inszeniert sich auch in dialogischen Settings: Stralkeninterviews,
offentliche Gespréche, Debattenformate sowie YouTube-Videos
mit eingeladenen Gasten. Diese Settings erzeugen den Eindruck
offener Auseinandersetzung, sind jedoch héufig asymmetrisch
angelegt, da Themenwahl, Framing und argumentative Leitlinien
klar vorgegeben sind.

Diskursanalytisch lasst sich dies als kontrollierte Dialogizitat be-
schreiben. Der Austausch dient weniger der Ergebnisoffenheit
als der performativen Demonstration eigener Uberlegenheit.
Religiose Autoritdt entsteht hier nicht aus institutioneller Legiti-
mation, sondern aus der wiederholten 6ffentlichen Darstellung
rhetorischer Kontrolle, Schlagfertigkeit und argumentativer Sou-
veranitat.

Besondere Relevanz kommt schliefllich den von Odabas be-
worbenen Kurs- und Bildungsformaten zu, die tiber Plattformen
wie iman.ngo angeboten werden. Diese Angebote markieren
eine Verschiebung von punktueller Influencer-Kommunikation
hin zu strukturierten Lehrformaten. Religioses Wissen wird hier
systematisiert, modularisiert und in curricularer Form vermittelt
- jedoch aulRerhalb klassischer theologischer Ausbildungsstruk-
turen.

Aus diskursanalytischer Perspektive fungieren solche Kurse als
Verdichtungsrdume normativer Wissensproduktion. Sie binden
Rezipient:innen langerfristig, erzeugen Loyalitdt und stabilisie-

ren ein bestimmtes religioses Deutungsangebot als kohdrentes

Ganzes. Die Rolle des Predigers verschiebt sich dabei vom offent-
lichen Apologeten zum didaktisch autorisierten Wissensvermitt-
ler. Autoritat wird nicht mehr nur performativ erzeugt, sondern
organisatorisch abgesichert.

Diese Entwicklung verweist auf eine neue Dynamik digitaler Re-
ligionsvermittlung: Reichweite wird in Lehrkompetenz tbersetzt,
mediale Sichtbarkeit in epistemische Geltung transformiert. Re-
ligiose Bildung erscheint dabei nicht als pluraler Aushandlungs-
prozess, sondern als klar strukturierte Anleitung, die Orientie-

rung verspricht und Komplexitét reduziert.

6. Influencer als Dozenten? Digitale Lehrkanzeln

und die Refiguration religidser Bildung

Mit der zunehmenden Institutionalisierung religiéser Social-Me-
dia-Akteure lasst sich eine deutliche Verschiebung von performa-
tiver Verkindigung hin zu formalisierten Lehrformaten beobach-
ten. Religiose Influencer:innen beschranken sich nicht langer auf
kurze Beitrdge im Feed, sondern Uberflihren ihre Reichweite in
strukturierte Bildungsangebote - etwa in Form von Online-Kur-
sen, digitalen ,Akademien® oder geschlossenen Lerncommuni-
ties. Diese Entwicklung markiert eine neue Phase der Plattformi-
sierung religiosen Wissens.

Diskursanalytisch ist dabei weniger die bloRe Existenz solcher
Angebote relevant als ihre epistemische Rahmung. Die vermittel-
ten Inhalte prasentieren sich haufig als systematisches religidses
Wissen und greifen dabei auf klassische Legitimationsbegriffe
wie ‘ilm, Authentizitdt oder - zumindest rhetorisch — auf Formen
traditioneller Wissensweitergabe zurlick. Gleichzeitig bleiben
jedoch zentrale Elemente akademischer Theologie weitgehend
ausgeklammert: methodische Selbstreflexion, historisch-kriti-
sche Kontextualisierung, innerreligiose Pluralitdt und die syste-
matische Auseinandersetzung mit Dissens.

Besonders aufschlussreich ist die Beobachtung, dass diese di-
gitalen Lehrformate zunehmend Orientierungsfunktion fiir pa-
dagogische Akteur:innen tUbernehmen. Hinweise aus aktuellen
Projekten deuten darauf hin, dass sich einzelne Religionspada-
gog:innen oder Gemeindeprediger:innen weniger an universita-
ren Curricula oder staatlich anerkannten Ausbildungsstrukturen
orientieren, sondern verstarkt an Inhalten aus Social-Media-Se-
minaren, YouTube-Reihen oder alternativen Online-Kursen. Reli-
giose Bildung verlagert sich damit partiell aus institutionell kon-

trollierten Raumen in informelle, aber hochgradig normierende

029



030

Wissensmilieus.

Diese digitalen Lehrkanzeln stehen faktisch in Konkurrenz zu
islamisch-theologischen Fakultdten und anerkannten Ausbil-
dungseinrichtungen. Wahrend akademische Theologie auf Dif-
ferenzierung, Ambiguitdtstoleranz und methodische Offenheit
angewiesen ist, bieten die neuen Formate klare Ordnungsvor-
stellungen, reduzierte Komplexitdt und identitatsstabilisierende
Gewissheiten. Gerade Akteur:innen mit Distanz oder Misstrauen
gegenuber akademischer Theologie finden hier niedrigschwelli-
ge Anschlussmoglichkeiten, die keine Irritation, sondern Bestati-
gung versprechen.

Diskursiv betrachtet entsteht so eine Parallelstruktur religioser
Wissensproduktion. Reichweite wird in Lehrkompetenz transfor-
miert, mediale Sichtbarkeit in epistemische Autoritat Uibersetzt.
Was zuvor viral zirkulierte, wird nun curricular verfestigt. Die
Grenze zwischen religidser Orientierung und normativer Anlei-
tung verwischt, ohne dass dies explizit thematisiert wird.
Langfristig deutet diese Entwicklung auf eine Verschiebung theo-
logischer Deutungshoheit hin. Wenn populdr inszenierte Ortho-
doxie systematisch pluralen Diskurs ersetzt und digitale Gefolg-
schaft als Mafstab religioser Kompetenz fungiert, verdndert sich
nicht nur die Form religioser Bildung, sondern auch ihr gesell-
schaftlicher Ort. Die Frage betrifft damit nicht einzelne Akteure,
sondern die strukturellen Bedingungen, unter denen religioses
Wissen im digitalen Raum als gliltig, autoritativ und lehrbar er-

scheint.

7. Edit-Kultur, Reposts und die algorithmische

Reproduktion religioser Geltung

Die Wirkmacht religidser Inhalte in sozialen Medien erschopft
sich nicht in ihrer urspriinglichen Produktion. Ein zentraler, bis-
lang haufig unterschatzter Faktor liegt in ihrer sekundaren Zir-
kulation: Edits, Reposts, Reactions und Remixes fungieren als
eigenstandige diskursive Praktiken, durch die religiose Aussagen
neu gerahmt, verschoben und stabilisiert werden. Inhalte wer-
den gekirzt, neu zusammengeschnitten, mit Musik, Emojis oder
visuellen Effekten unterlegt und in neue Kontexte eingebettet.
Dabei st sich die Aussage zunehmend von ihrer urspriinglichen
Situation, Intention und theologischen Einbettung.
Diskursanalytisch handelt es sich hierbei nicht um bloRe Weiter-
verbreitung, sondern um eine Re-Autorisierung durch Wieder-

holung. Die Bedeutung religioser Aussagen entsteht weniger aus

argumentativer Begriindung als aus ihrer performativen Prasenz
im Feed. Was haufig erscheint, wird als relevant wahrgenom-
men; was viral geht, gewinnt den Status impliziter Geltung. Theo-
logische Komplexitat wird dabei nicht aktiv widerlegt, sondern
schlicht Gberformt durch Sichtbarkeit und Wiedererkennbarkeit.
Besonders wirksam ist dieser Mechanismus dort, wo stark nor-
mativ gepragte religiose Aussagen - etwa zu Geschlecht, Moral
oder gesellschaftlicher Ordnung - durch humoristische oder iro-
nisierende Edits sthetisch entscharft werden. Reaktionsforma-
te, Meme-Strukturen oder populdre Soundeffekte verschieben
den Fokus von der Aussage selbst auf ihre Rezeption. Die nor-
mative Setzung bleibt erhalten, erscheint jedoch als beildufig,
spielerisch oder ,harmlos®. Dadurch wird Kritik nicht frontal ab-
gewehrt, sondern unterlaufen: Die Aussage wird nicht diskutiert,
sondern affektiv normalisiert.

Diese Verschiebung hat tiefgreifende diskursive Folgen. Religio-
se Kommunikation wird zunehmend kollektiv produziert, ohne
dass Verantwortlichkeit oder Autorenschaft klar benennbar blei-
ben. Nicht nur Prediger:innen oder Influencer:innen fungieren
als diskursive Akteure, sondern auch jene, die Inhalte weiter-
verarbeiten, kommentieren oder ironisch rahmen. Zustimmung
wird nicht mehr explizit artikuliert, sondern performativ ange-
zeigt — durch Likes, Reposts und algorithmische Verstarkung.

In dieser Logik ersetzt algorithmische Zirkulation klassische For-
men religioser Legitimation. Geltung entsteht nicht durch isnad,
Argument oder institutionelle Einbettung, sondern durch Reich-
weite, Wiederholung und emotionale Anschlussfahigkeit. Die
Plattform fungiert damit als stiller Ko-Produzent religioser Wahr-
heit: Sie selektiert, verstarkt und ordnet Diskurse, ohne selbst
sichtbar zu werden.

Gerade hierin liegt die strukturelle Brisanz dieser Dynamik. Reli-
giose Narrative werden nicht als Lehre rezipiert, sondern als Teil
alltaglicher Medienpraxis konsumiert. Sie sind standig prdsent,
fragmentiert und entkontextualisiert - und dadurch besonders
widerstandsfahig gegentiber Kritik. Was nicht mehr als Aussage
erscheint, sondern als dsthetische Selbstverstéandlichkeit, ent-
zieht sich argumentativer Auseinandersetzung.

Die Edit-Kultur religidser Inhalte markiert somit keinen Randas-
pekt digitaler Religiositat, sondern einen zentralen Mechanismus
der Normstabilisierung im Plattformzeitalter. Sie tragt entschei-
dend dazu bei, dass religiose Deutungen nicht nur verbreitet,

sondern habitualisiert werden - leise, beildufig und algorith-



misch gestitzt.

8. Fazit

Die Analyse zeigt, dass digitale Religionskommunikation im
deutschsprachigen Raum nicht primar als ,Online-Religion®
neben bestehenden Institutionen zu verstehen ist, sondern als
plattformspezifische Re-Organisation von Autoritat, Zugehorig-
keit und Normativitdt innerhalb hybrider Offentlichkeiten. In
dieser Konstellation verschiebt sich religiose Geltung von der
Nachvollziehbarkeit theologischer Begriindung hin zu Sichtbar-
keit, affektiver Anschlussfahigkeit und serieller Wiederholung.
Autoritdt wird damit weniger ,besessen® als situativ produziert:
durch die Passung von Format, Asthetik und Interaktionslogik,
sowie durch die kontinuierliche Bestatigung im Publikum.

Das ,Wir“ erscheint in diesem Rahmen nicht als blofte Gemein-
schaftsbezeichnung, sondern als diskursive Infrastruktur, die
Zugehorigkeit iber Marker, Routinen und moralische Eindeutig-
keit organisiert. Entscheidend ist dabei die Schlielsungsleistung:
Ambivalenzen, innerreligiose Pluralitdt und kontextsensitive Aus-
legung werden nicht zwingend argumentativ bestritten, sondern
strukturell verdrangt — durch Kurzformate, durch Wiederholungs-
logiken und durch das, was im jeweiligen Diskursfragment sys-
tematisch unausgesprochen bleibt. Gerade dadurch gewinnen
normierende Deutungen Stabilitat: Sie wirken nicht als These,
sondern als Normalform.

Die Fallanalysen verdeutlichen, dass diese Stabilisierung tber
unterschiedliche Modi erfolgt: tber biografische Autorisierung,
Uber affektive Normalisierung konservativer Ordnungsvorstel-
lungen, Uber performative Simulation religidser Expertise, Uber
repetitiv verdichtete Abgrenzungssemantiken und tber selektive
Apologetik. Gemeinsamer Nenner ist weniger der spezifische In-
halt als die diskursive Funktion: Deutungen werden so gerahmt,
dass sie Anschluss erzeugen, Alternativen minimieren und Loya-
litdt plausibilisieren.

Die Fallanalysen verdeutlichen, dass diese Stabilisierung tUber
unterschiedliche Modi erfolgt: Giber biografische Autorisierung,
Uber affektive Normalisierung konservativer Ordnungsvorstel-
lungen, Uber performative Simulation religioser Expertise, Uber
repetitiv verdichtete Abgrenzungssemantiken und tber selektive
Apologetik. Gemeinsamer Nenner ist weniger der spezifische In-
halt als die diskursive Funktion: Deutungen werden so gerahmt,
dass sie Anschluss erzeugen, Alternativen minimieren und Loya-

litat plausibilisieren.

Besonders folgenreich sind zwei Dynamiken, weil sie die Reich-
weite der Plattformlogik Giber einzelne Inhalte hinaus verldngern.
Erstens die Institutionalisierung von Reichweite in Kurs- und
Lernformaten: Wo Influencer zu Dozenten werden, transformiert
sich Aufmerksamkeit in curricular abgesicherte Wissensordnung.
Damit entsteht eine Parallelstruktur religioser Bildung, die nicht
zwingend durch explizite Radikalitat auffallt, wohl aber durch die
Tendenzzur methodischen Verengungund zur Ersetzung pluraler
Aushandlung durch standardisierte Wahrheitspakete. Zweitens
die sekundére Zirkulation GUber Edits, Reposts und Reactions:
Sie produziert eine entkontextualisierte, aber hochwirksame Re-
Autorisierung, in der Normativitat zugleich massentauglich und
kritikresistent werden kann, weil sie als Meme, Sound oder ,Mo-
ment“ zirkuliert, nicht als argumentierbare Position.

Insgesamt wird sichtbar, dass der entscheidende Konflikt nicht
zwischen ,Religion” und ,Digitalitat” verlauft, sondern zwischen
pluraler Deutungsarbeit und plattformformig verdichteter Ein-
deutigkeit. Wenn religidse Autoritdt unter Bedingungen algo-
rithmischer Sichtbarkeitsdkonomien hergestellt wird, verschiebt
sich die Deutungshoheit dorthin, wo Inhalte nicht nur gesagt,
sondern medial so organisiert werden, dass sie wiederholbar,
emotional wirksam und sozial belohnbar sind. Fiir institutionel-
le religiose Bildung ergibt sich daraus nicht die Aufgabe, digitale
Raume moralisch zu bewerten, sondern die Notwendigkeit, ihre
Machtbedingungen zu verstehen — und Formen der Theologie zu
stérken, die Kontext, Ambiguitdt und methodische Reflexivitat als

Gegenprinzipien zur Logik des Feeds behaupten kdnnen.

9. Literaturverzeichnis

Angermdiller, J., & Wedl, J. (2014). Diskursforschung in der Soziolo-
gie. In D. Wrana, A. Ziem, M. Reisigl, M. Nonhoff & J. Angermdiller
(Hrsg.), DiskursNetz. Worterbuch der interdisziplinciren Diskursfor-
schung (Bd. 1, S. 162-191). Bielefeld: transcript.

Bucher, T. (2018). If.... then: Algorithmic power and politics. Oxford:
Oxford University Press.

Bundesweites Netzwerk Extremismusprévention und Deradika-
lisierung (BNED). (2021). Osterreichischer Aktionsplan Extremis-
musprévention und Deradikalisierung. Wien. Online verfligbar
unter https.//www.dsn.gv.at/216/files/BNED_NAP_Deutsch_web_
bf 20240527.pdf (Zugriff am 10.09.2025).

Campbell, H. A (2013). Digital religion: Understanding religious

practice in new media worlds. London: Routledge.

031



032

Castells, M. (2004). Der Aufstieg der Netzwerkgesellschaft (Das In-
formationszeitalter, Bd. 1). Wiesbaden: Springer VS.

Fairclough, N. (2003). Analysing discourse: Textual analysis for soci-
al research. London: Routledge.

Foucault, M. (1973). Die Archdologie des Wissens. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Gillespie, T. (2018). Custodians of the Internet: Platforms, content
moderation, and the hidden decisions that shape social media.
New Haven: Yale University Press.

Habermas, J. (1971). Strukturwandel der Offentlichkeit: Untersu-
chungen zu einer Kategorie der biirgerlichen Gesellschaft (5. Aufl.).
Neuwiedy/Berlin: Luchterhand. (Originalwerk veréffentlicht 1962)
Harrendorf, S., Miiller, P, & Mischler, A. (2020). Das Zeitalter des di-
gitalen Extremismus? Zeitschrift fur Internationale Strafrechtsdog-
matik (Z1S), 9, 411-421.

Jdger, S. (2004). Kritische Diskursanalyse: Eine Einfihrung (4. Aufl.).
Mdinster: Unrast.

Keller, R. (2011). Diskursforschung: Eine Einfiihrung fiir Sozialwis-
senschaftlerinnen (4. Aufl.). Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissen-
schaften.

Kern, B. (2011). Kritische Diskursanalyse Sachunterrichtsbiicher an
Wiener Volksschulen (Masterarbeit). Wien.

Landesamt fiir Verfassungsschutz Baden-Wiirttemberg. (2022a).
Salafistische Netzwerke im Wandel - Teil 10: Ahmad ABUL BARAA.
Stuttgart.

Landesamt fir Verfassungsschutz Baden-Wiirttemberg. (2022b).
Salafistische Netzwerke im Wandel - Teil 11: Ibrahim AL-AZZAZI.
Stuttgart.

Munderloh, A. (2019). ,Unterwerfung ist von dir verlangt, nicht tiber-
legen®. Wer ist Ahmad ,Abul Baraa“? Demokratie Dialog, 5, 48-57.
Noble, S. U. (2018). Algorithms of oppression: How search engines
reinforce racism. New York: New York University Press.
Papacharissi, Z. (2015). Affective publics: Sentiment, technology,
and politics. Oxford: Oxford University Press.

Pint, S. (2018). Identitdt im Zeitalter des Internets. Bielefeld: tran-
script.

Sarasin, P. (2003). Geschichtswissenschaft und Diskursanalyse.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Seker, N. (2019). Die Verletzlichkeit der muslimischen Frau und die
symbolische Geschlechterordnung. Alhambra Gesellschaft. Online
verfiigbar unter https.//alhambra-gesellschaft.de/2019/02/die-

verletzlichkeit-der-muslimischen-frau-und-die-symbolische-ge-

schlechterordnung/ (Zugriff am 10.09.2025).

Stengel, O., van Looy, A, & Wallaschkowski, S. (Hrsg.). (2017). Digi-
talzeitalter - Digitalgesellschaft: Das Ende des Industriezeitalters
und der Beginn einer neuen Epoche. Wiesbaden: Springer VS.

von Rimscha, M. B., Ehrlich, G. L., & Siegert, G. (2025). Warum produ-
zieren Medien ihre Inhalte nicht selbst? In Mediendkonomie. Wies-
baden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-46169-0_10
YouTube. (0. J.). ltsDzamina [Kanal]. https.//www.youtube.com/@
ItsDzamina (Zugriff am 10.09.2025).

Nasibi. (0. J.). Startseite. https,//start.nasibi.de/ (Zugriff am
10.09.2025).

Odabas, S. (0. J.). Uber mich. https;//www.sertacodabas.at/ueber-
mich/ (Zugriff am 10.09.2025).

IMAN NGO. (o. J.). Kurse. https;//kurse.iman.ngo/ (Zugriff am
10.09.2025).



Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim?

Dr. Evelyn Bokler

Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?

Muslimische Krankungswahrnehmungen - zwischen
Resilienz, Ressentiment und Radikalisierung

|

Auch in modernen Gesellschaften wie Deutschland gehoren
Krankungserfahrungen zur sozialen Realitdt. Menschen erleben
Benachteiligungen aufgrund ihres Geschlechts, Alters, Glaubens,
dulRerer Zuschreibungen oder ihrer Herkunft. Analytisch [&sst
sich dabei festhalten, dass der Staat zwar durch das Grundgesetz
zur Gleichbehandlung verpflichtet ist, jedoch keinen vollstan-
dig diskriminierungsfreien Raum garantieren kann. Rechtliche
Gleichstellung ist einklagbar; ihre gesellschaftliche Umsetzung
ist jedoch in erheblichem Mafse von sozialen, kulturellen und
politischen Faktoren abhangig.

Krankungswahrnehmungen in der Gesellschaft gehen haufig mit
Ohnmachtserfahrungen und als tief empfundenen Ungerechtig-
keiten einher. Sie konnen als Ausloser von Ressentiments wirken,
die Menschen von der Mehrheitsgesellschaft entfremden. In der
subjektiven Deutung erscheint diese dann als verantwortliche
Instanz: Ist sie es nicht, die fir die erfahrenen Kréankungen ver-
antwortlich gemacht werden muss?

Der vorliegende Beitrag greift zentrale Ergebnisse des Ressenti-
ment-Projekts der Universitat Minster auf47 und fragt danach,
wie Ressentiments als Folge von Krankungserfahrungen entste-

hen, wie sie wirken und welche Bedeutung sie fiir Radikalisie-

|

Huww

rungsprozesse entfalten kdnnen. Dabei konzentrierte sich das
Forschungsvorhaben analytisch auf das Ressentiment als mog-
lichen kulturellen Nahrboden fir eine islamistische Radikalisie-
rung - wenngleich das Ressentiment keineswegs ausschliefilich
im islamistischen Spektrum eine Rolle zu spielen scheint. Grund-
lage des vorliegenden Beitrags bilden qualitative Interviews aus
dem Teilprojekt ,Zwischen Resilienz, Ressentiment und Radikali-
sierung - die Verarbeitung von Krankungswahrnehmungen unter
Musliminnen und Muslimen®. Die Ergebnisse geben einen knap-
pen Einblick in die Frage, wie beheimatet sich Musliminnen und
Muslime in Deutschland flihlen und wie sie die deutsche Mehr-

heitsgesellschaft wahrnehmen.

Ressentiment als Interpretationsrahmen sozialer Wirklichkeit

Um den aufgeworfenen Fragen wissenschaftlich nachgehen zu
konnen, ist zundchst eine begriffliche Klarung erforderlich: Was
ist unter dem abstrakten Begriff Ressentiment zu verstehen? In
diesem Forschungskontext bezeichnet Ressentiment mehr als
einen einzelnen Affekt wie Hass oder Wut. Es ldsst sich vielmehr
als eine Affektorganisation begreifen, die die Wahrnehmung der

sozialen Wirklichkeit strukturiert. Analytisch fungiert das Ressen-

7 Bokler, Evelyn/Demmrich, Sarah/Ezli, Ozkan/Khorchide, Mouhanad/Miiller, Olaf/Pollack, Detlef/Tezcan, Levent (2025): Kréiinkungserfahrungen, Ressentiment und Radikalisierung in der
muslimischen Bevélkerung. In: Abdellah, Shaimaa/Tultschinetski, Sina/Junk, Julian/Freiheit, Manuela (Hg.): Islamismus als gesellschaftliche Herausforderung. Ursachen, Wirkungen, Hand-
lungsoptionen. Studien des Leibniz-Instituts fiir Friedens- und Konfliktforschung, Wiesbaden: Springer VS, 327-366.



034

timent als eine interpretative Brille, durch die gesellschaftliche
Verhaltnisse primar als feindselig, abwertend oder diskriminie-
rend gelesen werden.

Um im hier verwendeten Sinne von Ressentiment sprechen zu
konnen, missen vier Kriterien erfillt sein. Erstens liegt eine Kran-
kungswahrnehmungvor, haufig verbunden mit Misserfolgs- und/
oder Ohnmachtserfahrungen. Zweitens erfolgt eine ausgepragte
externe Attribution: Die Schuld an der als misslich empfundenen
Lage wird primdr anderen zugeschrieben. Diese anderen sind
der Feind, der Betroffene selbst stets das Opfer. Drittens zeigt
sich eine geringe Selbstkritik beziehungsweise eingeschrankte
Introspektionsfahigkeit. Und viertens besteht ein mangelndes
Losungsinteresse an der als ungliicklich empfundenen Situation.
Gerade letzteres Merkmal erscheint auf den ersten Blick para-
dox. Psychologisch lasst sich jedoch argumentieren, dass eine
Veranderung der eigenen Situation Energie, Selbstreflexion und
eine Modifikation der Wahrnehmung erfordern wirde. Entlas-
tende Zuschreibungen an klar identifizierte Schuldige mussten
aufgegeben werden. Aus analytischer Perspektive stabilisiert
sich das Ressentiment dort, wo Vereinfachung als psychisch ent-
lastend erlebt wird und Differenzierung subjektiv als Zumutung
erscheint.

Dabei ist ausdricklich festzuhalten: Gesellschaften sind, wie
eingangs erwahnt, tatséchlich von Ungleichheiten und Diskri-
minierungen gepragt, die reale Krénkungserfahrungen hervorru-
fen kénnen. Diese wahrzunehmen und kritisch zu benennen ist
legitim. Entscheidend ist die Art der Verarbeitung. Erfolgt diese
differenziert, (selbst-)kritisch und konstruktiv, so liegt im hier ver-
wendeten Begriffsverstandnis kein Ressentiment vor. Vielmehr
lasst sich dies analytisch als Ausdruck eines resilienten Umgangs

mit Krdnkung beschreiben.

Empirische Beobachtungen: Individuum und Gemeinschaft
Vor diesem Hintergrund war fiir das Forschungsvorhaben folgen-
de Frage leitend: Wie |asst sich erkldren, dass manche Muslime
resilient auf Krankungen reagieren, wahrend andere ein Res-
sentiment entwickeln? Im Projektverlauf erwies es sich als ana-
lytisch sinnvoll, zwischen einer individuellen und einer gemein-
schaftlichen Ebene zu unterscheiden.

Auf der individuellen Ebene reagierte die Mehrheit der Befragten
resilient auf wahrgenommene Krankungen. Der eigene Glaube,

die religiose Praxis sowie das biografische Vorbild des Prophe-

ten fungierten als Ressourcen der Sinnstiftung, Orientierung
und emotionalen Stabilisierung. Diskriminierungserfahrungen
wurden nicht negiert, spielten fiir das subjektive Lebensgefiihl
jedoch meist eine untergeordnete Rolle.

Diese Haltung veranderte sich bei einem Teil der Befragten, so-
bald die muslimische Gemeinschaft insgesamt in den Blick ge-
riet. Mehrere Probanden identifizierten dann eine allgemeine
Muslimfeindlichkeit, hdufig beschrieben als struktureller Rassis-
mus. Diese Wahrnehmung speiste sich weniger aus eigenen Er-
fahrungen als aus tibergeordneten gesellschaftlichen Narrativen,
die in medialen und politischen Diskursen zirkulieren. Gleichzei-
tig zeigte sich bei der Mehrheit der Befragten ein hohes Maf} an
Differenzierungsfahigkeit. Kritik richtete sich nicht ausschlieRlich
an die Mehrheitsgesellschaft; auch innergemeinschaftliche Prob-
lemlagen wurden thematisiert. Zentrale Kriterien eines Ressenti-
ments blieben damit vielfach unerfillt.

Bei einem Probanden liel8 sich jedoch exemplarisch beobachten,
wie ein Ressentiment wirksam wird. Schuld an misslichen Lagen,
die er nicht nur individuell, sondern fir Muslime insgesamt dia-
gnostizierte, schrieb er primar ,den Deutschen® zu. Diese seien
islamfeindlich; deutsche Medien konsumiere er daher nicht
mehr. Analytisch aufféllig war dabei, dass im Gesprachsverlauf
der Raum fiir Zwischenténe zunehmend schwand und ohnehin
schwache Differenzierungen weiter abnahmen. Dieses Fallbei-
spiel verdeutlicht, wie das Ressentiment die Wahrnehmung ver-
engt und Prozesse gesellschaftlicher Abgrenzung verstarkt.
Narrative, Bedrohungswahrnehmung und Radikalisierung
Radikale bzw. extremistische Akteure knipfen in ihrer Argu-
mentation gezielt an diesen Krankungswahrnehmungen und
Ressentiments an. Islamisten behaupten, die Gesellschaft sei
grundsatzlich muslimfeindlich - dies sei die Regel, nicht die Aus-
nahme; auch wenn der Einzelne das vielleicht anders erleben
mag. Deutschland zeige sich als strukturell rassistisch und greife
denIslaman. Ja, die Deutschen wollten ihn gar zerstoren und die
Muslime in ihrem Glauben bekampfen.

In dieser Argumentationslogik gewinnt das abstrakte Narrativ
(,/ch habe gehort, dass Muslime angegriffen werden®) gegeniiber
der eigenen Erfahrung an Gewicht - selbst dann, wenn diese
wenig oder keine entsprechenden Erlebnisse aufweist oder dif-
ferenziert einordnet. Empirisch lasst sich zeigen, dass Narrative
in erheblichem Male die Haltung des Einzelnen zur Gesellschaft

pragen konnen. Sie strukturieren Wahrnehmungen, rahmen

* Leicht vereinfacht nach David Wirmer (Hrsg.): Averroes - Uber den Intellekt - Ausziige aus seinen drei Kommentaren zu Aristoteles‘ De Anima, Freiburg i. B. 2008, S. 195.



Deutungen sozialer Wirklichkeit und kénnen im Ressentiment
munden.

Dabei ist das Ressentiment kein exklusives Phanomen des Is-
lamismus. Seine Anschlussfahigkeit flir unterschiedliche extre-
mistische Ideologien ergibt sich analytisch aus seiner Fahigkeit,
komplexe Wirklichkeiten zu vereinfachen, Feindbilder zu stabili-
sieren und Differenzierung systematisch zu unterbinden.

Aber auch das zweite Ergebnis, das sich aus dem Projekt ableitet
- die Annahme einer allgemeinen verfestigten Islamfeindlichkeit
—ist bedeutsam. Der Mensch ist ein soziales Wesen. Wenn er sei-
ne Gruppe in Gefahr sieht, ist er bereit, fir die Gemeinschaft zu
kampfen und sogar sein Leben zu riskieren; insbesondere, wenn
schwache Mitglieder wie Kinder und Frauen betroffen sind und
geschitzt werden missen. Wenn nun Radikale diese Wahrneh-
mung einer strukturellen Islamfeindlichkeit entsprechend fra-
men, dann droht die Gefahr der Polarisierung und zunehmenden
Radikalisierung: “Schwestern und Briider! Ihr seid in Deutsch-
land nicht willkommen. Ihr dirft nicht eure Religion ausleben,
Ihr werdet strukturell diskriminiert, der Islamhass explodiert. Ihr
musst euch wehren.”* Fir eine Radikalisierung im Namen des
angegriffenen Kollektivs — in diesem Fall der muslimischen Ge-
meinschaft - bedarf es keines Ressentiments. Der Eindruck der
Bedrohung mag, je nach Einzelfall, genligen. Das Gefthl der Be-
heimatung von Muslimen in Deutschland bekdmpfen Islamisten
daher aktiv und vehement - schlieRlich steht es der gewlinsch-
ten Radikalisierung gegen die Mehrheitsgesellschaft im Weg, da
Heimat Verbundenheit zwischen den Menschen, die dort leben,

schafft. Das Ressentiment kann hier einen Nahrboden bieten.

Differenzierung als gesellschaftliche Ressource

gegen Radikalisierung

Aus normativer Perspektive ergibt sich aus diesen Befunden die
Schlussfolgerung, dass dem Umgang mit Narrativen besondere
Aufmerksamkeit zukommen muss. Politik, Wissenschaft, aber
auch - im Falle des Islamismus als religioser Extremismus - is-
lamische Theologie sowie Muslime selbst tragen Verantwortung
daflr, Differenzierung zu fordern.

Diskriminierungen von Muslimen missen daher benannt und
konsequent bekdmpft werden, jedoch mit analytischem Au-
genmalb und Ausgewogenheit. Es gilt zu reflektieren, inwiefern
entsprechende Deutungen von radikalen Akteuren instrumenta-

lisiert und zugespitzt werden konnen. Differenzierung auf allen

Seiten erweist sich damit als zentrale Ressource fir den sozialen
Zusammenhalt, fir eine Resilienz als Gegenmittel zum Ressenti-

ment sowie fiir eine nachhaltige Radikalisierungspravention.

“In diesem Sinne argumentierend vgl. statt vieler: Abul Baraa, Islamhass explodiert_Sind die Muslime in diesem Land noch sicher?, unter: www.youtube.com/watch?v=7LbcTKvPgQE

(letzter Aufruf 16. Dezember 2025).

035



036

» By
-y

www.muslimdebate de

|2V |

ﬂnm%me&e

Deutschland ist eine Migrationsgesellschaft, eine Gesellschaft,

die durch Zuwanderung von Menschen unterschiedlicher Her-
kiinfte gepragt ist und fir die Zuwanderung aufgrund demografi-
scher und 6konomischer Entwicklungen erwiinscht ist. Ziel der
Migration ist in der Regel, dauerhaft im Zuwanderungsland zu
bleiben. Aus der Zuwanderung resultieren vielfaltige kulturelle,
soziale und politische Dynamiken, die das gesellschaftliche Le-
ben prégen. Daraus resultierende Debatten sind Uberwiegend
von emotional aufgeladenen und konflikttrachtigen Aushand-
lungen von Zugehorigkeit gepragt.

Von einer anerkennenden Selbstbeschreibung Deutschlands als
Migrationsgesellschaft ist erst in jlingerer Zeit - seit der Wende
zum 21. Jahrhundert - die Rede, obwohl in der Geschichte des
Landes zahlreiche Migrationsbewegungen zu registrieren sind.
Ob Migration dauerhaft, voribergehend, freiwillig oder erzwun-
gen ist, hat folgenreiche Auswirkungen fur das gesellschaftliche
Zusammenleben, fiir Aspekte von Zugehorigkeit, Fremdheit, An-
erkennung, Teilhabe und Beheimatung.

Im Zentrum des Projekts MuslimDebate 2.0 steht das Interesse,
diese Fragen vor allem bezogen auf Entwicklung, Etablierung
und Anerkennung des muslimischen Lebens in Deutschland zu
bearbeiten. Ausgangspunkt hierzu sind die Anwerbeabkommen
zwischen Deutschland und der Tirkei aus dem Jahr 1961 mit
den in den 1960er Jahren erfolgten Modifikationen und mit wei-

teren muslimisch gepragten Landern, die eine verstarkte Prasenz

limDebate 2.0

Muslimisch, deutsch, beheimatet:
Eine lllusion oder Realitat?

W

| BEJ

4 |
{ A‘;-.x

muslimischen Lebens in diesem Land nach sich zogen. Obwohl
dieser Prozess nun schon einen Zeitraum von mehrals 65 Jahren
umfasst und aktuell Muslim:innen in der dritten und vierten Ge-
neration in Deutschland leben, stellt sich immer noch die Frage
nach ihrer Beheimatung in diesem Land. Sicherlich nehmen die
verschitedenen Generationen eine unterschiedliche Perspektive
auf diese Frage ein, doch sind sie noch immer mit Gefiihlen von
Fremdheit konfrontiert, erleben zahlreiche Ressentiments und
Demitigungen und sind dartber hinaus in Konflikten schnell
Verddchtigungen einer Radikalisierung ausgesetzt.

In der Podiumsdiskussion ging es darum, wie unter bestehenden
Voraussetzungen eine gemeinsame Gesellschaft gestaltet wer-
den kann und welche Handlungsempfehlungen fir Politik und
muslimischen Gemeinschaften gegeben werden kdnnen, damit

muslimisches Leben als deutsche Normalitdt anerkannt wird.

Es diskutierten:

Dr. Evelyn Bokler, Associate Fellow am Center for Advanced Se-
curity, Strategic and Integration Studies, Universitat Bonn

Dr. Osman Kosen, Padagoge und Theologe, Referent im Nieder-
sachsischen Kultusministerium

Murat Kayman, Jurist, Alhambra Gesellschaft, vormals als Justi-
ziar eines muslimischen Verbands.

Die Gesprachsleitung hatte: Eren Guvercin, Projektleiter ,Muslim-
Debate 2.0



Was heif3t Beheimatung?

Eingeleitet wurde das Gesprach mit der Frage an die Teilnehmen-
den des Podiums, wie sie auf einer Skala zwischen eins und zehn
den Stand der Beheimatung von Muslim:innen in Deutschland
einschatzen. Zundchst wurde zwischen dem individuellen Gefiihl
und der kollektiven Ebene differenziert. Bezogen auf die person-
liche Ebene ndherte man sich im Gesprach den Ziffern sechs/sie-
ben an, wahrend die Aussagen zur muslimischen Gemeinschaft
sich bei der Ziffer finf einpendelten. Um die Frage nach Behei-
matung beantworten zu kdnnen, seien verschiedene Faktoren
zu beachten: ein Biindel sozial-emotionaler Aspekte, strukturelle
Aspekte, religiose Praxis, Erfahrungen, Bestandteil der Gesell-
schaft zu sein, Geflihle der Zugehdrigkeit und Anerkennung so-
wie die Erfahrung als muslimische Gemeinschaft in Deutschland
akzeptiert und respektiert zu sein. Dabei sei erforderlich zu diffe-
renzieren, wie sich Angehdrige der verschiedenen Generationen
vor dem Hintergrund der genannten Kriterien in dieser Skala ein-
ordnenwirden. In anderer Perspektive sei zu reflektieren, ob sich
dieses Land real als Heimat deutscher Muslim:innen verstehen
wiirde. Als weiterer Aspekt wurde die Uberlegung ins Gespréch
eingebracht, ob man sich als Muslim:in unter den gegenwartigen
Debatten in der eigenen Community beheimatet fiihlt.
Ubereinstimmend wurde festgehalten, dass nach dem Uberfall
der Hamas auf Israel am 7. Oktober 2023 und den anschlielRen-
den kriegerischen Auseinandersetzungen sich die Empfindung,
in Deutschland beheimatet zu sein, auf muslimischer Seite deut-
lich verringert habe. Der offentliche Diskurs Uber die gegenwarti-
gen Auseinandersetzungen im Nahen Osten wurde als sehr pola-
risierend bewertet, was tiefgehende Verletzungen auf judischer
und muslimischer Seite zur Folge habe. Auch in personlichen
Gespréchen erlebe man einen Zwang, sich im Rahmen einer
Kriegslogik zu positionieren, ob man dem ,Team Israel“ oder
dem ,Team Paldstina“ angehdre. Wenn man nun die Perspektive
von Muslim:innen einnehmen wiirde und berlicksichtige, dass
diese personliche Verbindungen zu Paldstina hatten, dann sei
nachzuvollziehen, dass diese sich mit ihren Angsten, Sorgen und
Verletzungen angesichts der gegenwartigen Debatten nicht ernst
genommen fihlten. Muslim:innen, so die Einschatzung, wirden
haufig mit dem Vorwurf des Antisemitismus Uberzogen. Somit
ware die Erfahrung, dass das Geflihl hier beheimatet zu sein,
gesunken sei, vor diesem Hintergrund keine Uberraschung. Es

wurde darauf hingewiesen, dass solche Empfindungen von ra-

dikalen Muslimen genutzt wiirden, um ihrislamistisches Narrativ
zu verbreiten, Muslim:innen seien in Deutschland nicht willkom-

men und wirden nicht dazu gehoren.

Strukturelle Hindernisse einer Beheimatung

In einer weiteren Phase des Gesprachs widmete sich die Ge-
sprachsrunde den strukturellen Hindernissen einer Beheimatung
von Muslim:innen in Deutschland. Zusammengetragen wurden
zahlreiche Faktoren von Benachteiligung und Diskriminierung
in verschiedenen gesellschaftlichen Feldern. Genannt wurden
dabei u.a., dass Muslim:innen als fremd und nicht zugehorig ge-
lesen, dass sie auf dem Wohnungsmarkt ungerecht behandelt,
dass sie von Behorden nicht diversitatssensibel behandelt, dass
ihre Kinder in Schulen oft diskriminiert wiirden. Ein groRes Pro-
blem wurde darin gesehen, dass die deutsche Gesellschaft sich
erst nach und nach als Migrationsgesellschaft verstehe. Zudem
gebe es in der Mehrheitsgesellschaft wenig Wissen tber den Is-

lam, Uber die Herkunftslander oder tiber den Nahostkonflikt.

Innermuslimische Diskurse einer Beheimatung - Anderung
des Selbstverstandnisses von Muslim:innen

Schliellich widmete sich das Gespréch der Frage, was sich im
muslimischen Selbstversténdnis éndern muisse, um weitere
Schritte in Richtung einer Beheimatung in Deutschland unter-
nehmen zu kdnnen.

Als erstes Argument wurde in die Debatte eingebracht, dass in
theologischen AuRerungen Deutschland nicht nur als Aufent-
haltsort betrachtet werden diirfte, sondern als ein gesellschaft-
licher Raum fiir muslimisches Leben. Muslimisches Leben in
Deutschland werde bislang als ein Leben in der Fremde verstan-
den. Muslimisches Handeln misste sich demgegentiber auf die
gesellschaftlichen Realitdten in Deutschland beziehen und im
theologischen Selbstverstandnis mussten sich die Lebenswelten
von Kindern und Jugendlichen sowie der kommenden Genera-
tionen spiegeln. Weiter sei man sich als Religionsgemeinschaft
bewusst zu sein, eine religidse Verantwortung fiir die Mitgestal-
tung der Gesellschaft zu haben. Es gehe darum, im gesellschaft-
lichen Handeln Solidaritét zu zeigen, aber auch das Gottesbild
im Islam zu reflektieren und tiber die Rollen von Mann und Frau
in der muslimischen Community und im Islam nachzudenken.
Ein anderes Argument bezog sich auf Grundprinzipien einer

pluralistischen, liberalen und demokratischen Gesellschaft, fur

037



038

die eine uneingeschrénkte und gleichberechtigte Teilhabe es-
senziell sei. Zwar wirden dem Teilhabeanspruch aus Sicht von
Muslim:innen  Diskriminierungserfahrungen und Zurlckwei-
sungen entgegenstehen, jedoch seien Muslim:innen gefordert,
sich gestaltend in die Gesellschaft einzubringen. Es wurde sogar
daflr pladiert, eine Pflicht fir Muslim:innen zu formulieren, am
gesellschaftlichen Leben teilzunehmen und sich nicht davon zu
separieren. Weiter missten hochproblematische Narrative tiber-
wunden werden wie, dass man zu den kriegerischen Auseinan-
dersetzungen um Gaza nicht frei sagen kdnne, was man dariber
denke oder dass es egal sei, was Muslim:innen tun wiirden, denn
den Deutschen wiirde es eh nicht gefallen und man wiirde hier
nie akzeptiert werden. An einigen Beispielen offentlicher Diskur-
se und Aktionen wurde im Gesprach verdeutlicht, dass kritische
AuBerungen moglich seien und Argumente auch gehort wiirden.
Wenn jedoch dazu gehdre, dass es den Staat Israel nicht mehr
geben soll oder behauptet wiirde, dass die Hamas keine Ter-
rororganisation, sondern eine Gruppe Widerstandskampfer sei,
dann sei sehr zu begrifien, dass solche Aussagen zuriickgewie-
sen werden. Gerade nach den Erfahrungen der Shoa missten
Juden und Jidinnen sich in Deutschland sicher fihlen.

Wichtig sei auch, dass die Dichotomie ,Wir gegen Die“ liberwun-
den werde, denn die Vorstellung, dass man sich als abstoléende
Gruppen gegenliberstehe, muisse abgebaut werden. Damit ein
gesellschaftliches Zusammenleben geldnge, misse trotz aller
Emotionalitat in Konflikten, Uber die sich stellende Fragen sach-

lich diskutiert werden.

Chancen eines islamischen Religionsunterrichts

Aufierdem wurde betont, dass die Einflihrung eines islamischen
Religionsunterrichts in allen Bundeslandern, ein wertvolles Zei-
chen der Beheimatung muslimischer Jugendlicher in Deutsch-
land ware. Dies ware ein wichtiger Beitrag, dass die Schule von
ihnen nicht als eine fremde Institution erlebt, sondern als ein Ort,
an dem Uber den Islam und Uber islamische Feste gesprochen
werden kénne. Dass man Uber die eigene Religion auch in deut-
scher Sprache sprechen kénne, damit wiirden sich Geflihle einer
Beheimatung verbinden. Es ware sehr hilfreich gewesen, wenn
nach dem 7. Oktober in einem islamischen Religionsunterricht
seelsorgerlich und aufklarend hétte gearbeitet werden konnen.
Als sehr grolRes Problem wurde betrachtet, dass es nach tber

60 Jahren Migration fur die Mehrheitsgesellschaft immer noch

sehr schwierig sei, authentische und zuverlassige Informationen
Uber den Islam zu bekommen. Gerade in Hinblick darauf habe
der Religionsunterricht ein immenses Potenzial. Ein bedeuten-
der Schritt in Richtung Beheimatung kdnne Uber die Schule im
Klassenzimmer erfolgen. Das wiirde schon bei elementaren Din-
gen anfangen, wenn es moglich ist, die Namen der Schiiler:innen
korrekt auszusprechen. Zudem wurde betont, es sei problema-
tisch, dass immer schwierige Themen auf der Agenda standen,
wenn Uber den Islam gesprochen werde. Selbstverstandlich sei
es notwendig, Gber die mit dem Islam und dem muslimischen
Leben verbundenen Probleme zu sprechen, es sei jedoch auch
relevant, das vielfaltige zivilgesellschaftliche muslimische Enga-
gement in Deutschland in den Blick zu nehmen, die zahlreichen
Muslim:innen, die sich fiir gesellschaftlichen Zusammenhalt ein-
setzen und fir Dialog und Partizipation eintreten wiirden.

Als wenig hilfreich wurde erachtet, wenn der islamische Reli-
gionsunterricht nur immer dann als notwendig erachtet werde,
wenn er mit der Aufgabe der Pravention von Extremismus belas-
tet werde und die Vorstellung vorherrsche, der Religionsunter-
richt solle die Aufgabe einer De-Radikalisierung muslimischer
Kinder erreichen. Auf jeden Fall ware ein verniinftiger islamischer
Religionsunterricht das beste Angebot, um einen reflexiven Zu-
gang zur Religion zu ermdglichen und die Diversitat im Islam
selbst zu begreifen. Das kdnne auch ein Beitrag dazu sein, die
Vermischung von nationalistischem Gedankengut mit islami-

schen Begrifflichkeiten zu Gberwinden.

Erwartungen an die Mehrheitsgesellschaft

Grundsatzlich mussten Politik und Gesellschaft begreifen, wur-
de argumentiert, dass Muslim:innen nicht vorrangig Objekte der
Integration, sondern Subjekte gesellschaftlicher und politischer
Teilhabe sind. Entscheidend sei Gelegenheiten der Begegnung
zu schaffen und dabei positive Erfahrungen zu vermitteln. Es
wurde die These vertreten, Islam- und Muslimfeindlichkeit bil-
deten sich auch aus Unwissenheit aus. Muslim:innen wiirden als
fremd und der Islam als mit der Kultur Deutschlands als nicht
vereinbar gelesen.

Festgehalten wurde, dass verfestigte Islamfeindlichkeit und anti-
muslimischer Rassismus strafrechtlich verfolgt und alle rechts-
staatlichen Mittel ausgeschopft werden missen. Es gebe geni-
gend Gesetze, die eine gewisse Rechtssicherheit gewahrleisteten

und es bestehe Gewissheit, dass der Rechtsstaat sich auch fir



die Muslim:innen einsetzt. Allerdings diirfe man den Rechtsstaat
auch nicht tberfordern, denn keine Gesellschaft sei in der Lage,
vollig diskriminierungsfreie Rdume zu schaffen. Das sei ein Ideal,
das es im Bewusstsein anzustreben gelte, diesen gewlinschten
Idealzustand nicht wirklich jemals erreichen zu kdnnen.

In diesem Kontext wurde betont, dass es erforderlich sei, eine
gewisse Resilienz aufzubauen. Denn es kdnne auch nicht darum
gehen, Islamfeindlichkeit lediglich an die Polizei oder den Verfas-
sungsschutz zu delegieren. Die Gesellschaft selbst misse diese
Problematik bearbeiten. An dieser Stelle wurde an das Subsidia-
ritdtsprinzip erinnert, das bedeute, dass Probleme ausgehend
von der niedrigsten gesellschaftlichen Ebene - lebensweltlich
- angesprochen und auf dieser Ebene versucht wiirde diese zu
[6sen.

Unterstrichen wurde, dass es im Interesse der Gesellschaft sein
miusse, antimuslimischen Rassismus zu bekdmpfen und gegen
Islamfeindlichkeit einzutreten sowie samtliche Mitglieder der
Bevolkerung zu schiitzen. Wirden Muslim:innen das Gefthl ha-
ben, dies erfolge nur unzuldnglich, bestiinde die Gefahr, dass der
gesellschaftliche Zusammenhalt erodiere. Deshalb misse die
Mehrheitsgesellschaft ein grofRes Interesse daran haben, gegen
Diskriminierung und Stereotypen einzutreten.

Im Kontext dieser Diskurse stelle sich auch die Frage, wer zum
WIR einer Gesellschaft gehore. Von der Mehrheitsgesellschaft
werde eine gewisse Diversitdtskompetenz und Offenheit gefor-
dert sowie sich bewusst zu sein, dass die Gesellschaft zu einer Mi-
grationsgesellschaft geworden ist. Allerdings wurde angemerkt,
dass die muslimische Community selbst die erforderliche Offen-
heit und Pluralitat nicht gewahrleisten kdnne.

Als ein Grund dafiir wurde ein verbreitetes apologetisches Reli-
gionsverstandnis ausgemacht, das besage, die eigene Religion
miusse geschitzt und verteidigt werden. Was kritisch gegen den
Islam gesagt werde, werde als gegen die eigene Person gerichtet
verstanden. Wichtig sei, eine gewisse Distanz zur Religion zu be-
wahren und Raume fiir Reflexion zu schaffen.

Als eine weitere Thematik bezogen auf die Erwartungen an die
Mehrheitsgesellschaft wurde das Spannungsverhéltnis zwischen
Bekenntnis und Verfassung, also zwischen Koran und Grundge-
setz angesprochen. Hervorgehoben wurde, dass das Grundge-
setz Freiheit und Gleichberechtigung fir alle verspreche. Die Pra-
senz von Muslim:innen in Deutschland sei fir dieses Versprechen

von Vielfalt in Freiheit und Gleichberechtigung gewissermaléen

ein Lackmustest. Ein grolRes Hindernis, dieses Versprechen ein-
zuldsen sei jedoch, dass in der Mehrheitsgesellschaft die radika-
len Stromungen des Islam haufig als authentisches Muslimsein
wahrgenommen und verstanden werden.

Deshalb missten muslimische Gemeinschaften dieser Wahrneh-
mung der radikalen Strémungen entschieden entgegentreten,
indem sie eine grofstmogliche Distanz zu diesen einnehmen und
die Unterscheidungsfahigkeit zwischen dem eigentlichen Kern
der Glaubensiberzeugungen des Islam und den radikalen Stro-
mungen bef6rdern. Damit kdnne auch verhindert werden, dass
Elemente islamistischer Ideologien in die Selbstdefinition der
muslimischen Community einstromten.

Beklagt wurde in der Diskussion, dass es keine gemeinsame
Plattform der muslimischen Community fir Verbande, Vereine
und Einrichtungen zu einem Gibergreifenden Dialog gebe. Es fehle
ein gemeinsam akzeptierter Ort, eine Art institutioneller Uberbau
fir eine Versammlung der muslimischen Gemeinschaft jenseits
nationaler, kultureller Herkiinfte, an dem sich die unterschied-
lichen Schattierungen des Islam begegnen kdnnten. Ziel einer
solchen organisatorischen Struktur sollte nicht sein, moglichst
in allen Fragen Uberwaltigende Konsense anzustreben, sondern
die notwendigen Diskurse in einer definierten Bandbreite islami-
scher Pluralitat zu fihren und so die Souveranitat muslimischer
Gemeinschaften zu starken sowie gemeinsame Perspektiven fiir
muslimisches Leben in Deutschland zu entwickeln und an ihrer
Realisierung zu arbeiten. Hierzu mussten die Religionsgemein-
schaften in Verantwortung genommen werden.

Gegenliber diesen Uberlegungen wurde Skepsis angemeldet,
man dirfe von den Verbanden und Religionsgemeinschaften in
einem solchen Prozess nicht zu viel erwarten. Demgegeniiber
wurde auf die Kraft der Initiativen aus der muslimischen Zivil-
gesellschaft gesetzt. Diese konne die Chance ergreifen, sich zu
vernetzen, miteinander zu kooperieren, gemeinsame Orientie-
rungen zu erarbeiten und den Prozess einer partizipativen Orga-
nisierung in Gang zu bringen. Weitere Hoffnungen richteten sich

an die Islamische Theologie an den Universitaten.

Welches Bild zeichnen die Medien von Muslim:innen?

Medien wirden bei der Vermittlung von Vielfalt und Realitat
muslimischen Lebens in Deutschland eine enorme Rolle spie-
len, wurde im Gesprach Ubereinstimmend unterstrichen. Vor

dem Hintergrund der in der Gespréachsrunde angesprochenen

039



040

Themen wurde gefragt, was sich in der Berichterstattung der Me-
dien dndern misse, um von einer problemzentrierten zu einer
teilhabeorientierten Berichterstattung zu kommen. Gefordert
wurde, ein komplexeres, moglichst vollstandiges, vielschichti-
ges und differenziertes Bild des Islam und des muslimischen
Lebens zu zeigen, ohne die Probleme und Konflikte, die es gibt,
zu vernachldssigen. Es l&ge in der Verantwortung der Medien in
ihren Berichten und Nachrichten nicht immer den Mechanismen
einer Erregungs- und Emporungsgesellschaft zu folgen und den
Winschen nach Thrill, Nervenkitzel, Aufregung oder der Repro-
duktion und Bestdtigung von Stereotypen nachzugehen und
Ressentiments zu starken. Die Realitét von Islamfeindschaft,
von Konflikten mit Erregungspotenzial wurde gesehen und sich
daflir ausgesprochen, die damit verbundenen Probleme zu
thematisieren, denn in Zeiten von Social Media sei die ndchste
problematische Nachricht nur eine Scrollbewegung entfernt. Je-
doch treibe eine auf die Probleme fixierte Berichterstattung die
gesellschaftliche Polarisierung immer weiter voran. Es gelte Res-
sentiments abzubauen. Muslimisches Leben sei nicht primar mit
Extremismuspravention, Defiziten und Problemen in Verbindung
zu bringen. Dadurch werde die positive Realitat muslimischen
Lebens unsichtbar gemacht und verschwinde hinter einem dich-
ten Vorhang von Stereotypen.

Medien mussten ihren Beitrag dazu leisten, Denkmuster zu re-
flektieren, die sich auf der Grundlage eines ,Viertelwissens* ge-
bildet haben und ihren Blick auch auf eine alltdgliche Normalitat
muslimischen Lebens richten. Es brduchte mehr Diversitatskom-
petenz, die auch im Rahmen einer diversitatsbewussten, trans-
kulturellen Bildung erworben werden und sich in unterschied-
lichen sozialen Kontexten wie Betrieb, Schule, Behorden und
Medien gelebt werden konne. Das bestérke ein differenziertes
Bild von Muslim:innen in dieser Gesellschaft und die Bereitschaft,
nicht Probleme als allgemeinen Ausweis muslimischer Identitat
wahrzunehmen. Eine Berichterstattung nicht-muslimischer Me-
dienarbeiter:innen Uber positive Aspekte muslimischen Lebens
in Deutschland misste mit einer selbstkritischen Reflexion von
Muslim:innen Hand in Hand gehen. Nur wenn beides parallel er-
folge, wiirde sich die Wahrnehmung muslimischer Prasenz in der
Gesellschatft differenzieren.

Man misse sich jedoch bewusst sein, dass Muslim:innen, die ihre
Religion und ihr Leben selbstkritisch reflektieren, sehr schnell mit

dem Vorwurf, du bist kein wahrer Muslim, konfrontiert wiirden.

Auch bestehe die Gefahr, von der Mehrheitsgesellschaft als Kron-
zeuge gegen den Islam in Anspruch genommen zu werden, aber
diese Debatten wiirden auch als Zeichen verstanden, dass Mus-
lim:innen sich um die vielbeschworenen Probleme kimmern,
diese nicht ignorieren oder verschweigen wiirden, sondern nach

Losungen suchten.

Hoffnungen und Erwartungen

In der abschlieRenden Gesprachsphase war die Prognosekom-
petenz des Podiums gefragt. Die Vorstellung wurde ins Gesprach
gebracht, wenn wir uns in zehn Jahren in dieser Konstellation
wiedertreffen, ob dann die Beheimatung von Muslim:innen in
Deutschland Realitét sei oder bleibe sie Illusion.

Die Diskussionen iiber Beheimatung hatten sich bis dahin erle-
digt war die erste Einschatzung. Konstatiert werden kénne eine
Selbstverstandlichkeit muslimischen Lebens in Deutschland.
Muslim:innen seien nicht mehr die Fremden im Land, sie hatten
in der Gesellschaft den erforderlichen Raum und die Moglichkeit,
ihren Glauben in Deutschland zu leben. Die zweite Einschatzung
war, dass muslimische Glaubensgemeinschaften ihre institutio-
nalisierte Gleichstellung rechtlich und praktisch erreicht hatten.
Muslimisches Leben werde im Alltag als zugehorig und normal
empfunden und nicht mehr als anders markiert. Konkretisiert
wurde dieser Ausblick in Hinblick auf die Situation in Schulen.
Vielfalt und Diversitat wéare dann auch im Lehrerzimmer wie auch
in Gremien und Konferenzen sichtbar und nicht nur auf dem
Pausenhof. Mit etwas Zurlickhaltung wurde zu bedenken gege-
ben, dass wir wahrscheinlich auch in 30 Jahren nicht alle Fragen
beantwortet und alle Probleme gel6st hatten, denn die Heraus-
forderung der Diversitét sei kein Kurzzeitprojekt. Die dritte Prog-
nose war, dass bis dahin die Formulierung und Selbstbeschrei-
bung als deutsche Muslimin und deutscher Muslim nicht mehr
als Zumutung und Widerspruch empfunden werde, sowohl von
Muslim:innen, als auch von Nicht-Muslim:innen. In Anklang an
eine vor einigen Jahren prominent gewordene Aussage wurde
bekraftigt, Muslim:innen kdnnen das schaffen.

Restimierend wurde am Ende des Gesprachs festgehalten, dass
Beheimatung ein dynamischer Prozess auf individueller und
kollektiver Ebene sei, bei dem Hiirden und Hindernisse zu tiber-
winden seien. Beheimatung erfordere auch einen innermusli-
mischen Diskurs, um von einer bedingten Integration zu einer

selbstverstandlichen, aktiven Zugehorigkeit zu kommen. Sie sei



Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? - Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?

Muslimisch, deutsch, beheimatet: Eine Illusion oder Realitat?

ein gemeinsames Projekt, jedoch vor allem eine theologische
und zivilgesellschaftliche Selbstermachtigung von Muslim:innen.
Es seien schon wichtige erste Schritte gegangen worden, aber

darauf mussten zwingend weitere folgen.

041



Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? - Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?

042



Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? - Gelingt die Beheimatung als deutsche Muslim:innen?

043



MuslimDebate 2.0

GESELLSCHAFT GEMEINSAM GESTALTEN

Handreichung zum Thema
Vom Gastarbeiter zum Gastmuslim? -Gelingt die Beheimatung
als deutsche Muslim:innen?



